
 - 1 - 

LA IGLESIA, LUGAR PARA VIVIR LA VOCACIÓN UNIVERSAL Y ESPECÍFICA 

A LA SANTIDAD. 

 

 

 

A. La Iglesia y la santidad. 

B. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (1ª parte) 

C. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (2ª parte) 

D. Contribución de la vida consagrada a la santidad de la Iglesia. 

 

 

 

A. La Iglesia y la santidad. 

1. La llamada universal y específica a la santidad: importancia de centrar todo en Cristo. 

2. La necesidad de un lugar en dónde desarrollar la respuesta a la santidad. 

3. La Iglesia, lugar adecuado para responder a la llamada a la santidad. 

 

 

B. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (1ª parte). 

1. Reavivar y actualizar el misterio de la inhabitación de la Trinidad en los hombres. 

2. Profunda comunión con los miembros del cuerpo místico. 

 

 

C. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (2ª parte). 

1. Cultivo de una visión positiva y esperanzadora. 

2. ―Dar espacio‖ al hermano. 

 

 

D. Contribución de la vida consagrada a la santidad  de la Iglesia. 

1. La vida consagrada como patrimonio de la Iglesia. 

2. La santidad de la vida consagrada como maestra de humanidad para un mundo 

relativista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 - 2 - 

 

A. LA IGLESIA. 

 

 

1. La llamada universal y específica a la santidad: importancia de centrar todo en 

Cristo. 

 

Todo comenzó desde que Jesús en Galilea, en el Monte de las Bienaventuranzas lanzó su 

―plan programático‖ para la santidad (Mt. 5, 1 – 12). Pocas líneas, pocas palabras, pero 

con la fuerza de cambiar los destinos de la humanidad, que no es algo de despreciar. Y 

desde ese momento hasta nuestros días, ha corrido mucha agua. 

 

Sin embargo la invitación permanece y muchos la han seguido… porque es una 

invitación universal, no exclusiva para unos cuantos. Así la habrían entendido 

muchísimos hombres y mujeres que por casi dos milenios, tomaron al pie de la letra esas 

palabras. ―Sed perfectos… como es perfecto vuestro Padre de los Cielos‖ (Mt. 5, 48), 

inaugurando así la novedad de una vida santa. Novedad, porque dicha palabra ―perfectos‖ 

no aparece antes en la Biblia. Pero a partir de esa cita, la encontramos ocho veces en el 

Nuevo Testamento: Juan 17, 23; 1 Cor. 2, 6; Fil. 3, 15; Col. 4, 12; Hebr. 10, 14; Hebr. 13, 

21; Sant. 1, 4. 

 

Y es ésta misma invitación la que ha hecho propia el Concilio Vaticano II, dedicando 

enteramente en capítulo V de la Constitución dogmática Lumen Gentium: ―Por eso, todos 

en la Iglesia, ya pertenezcan a la jerarquía, ya pertenezcan a la grey, son llamados a la 

santidad, según aquello del Apóstol : "Porque ésta es la voluntad de Dios, vuestra 

santificación" (1 Tes 4,3; Ef 1,4) (...) Todos los cristianos, de cualquier clase o condición, 

están llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfección del amor‖
1
 Observamos 

que el desarrollo teológico seguido en el tiempo de la renovación, ha introducido 

interesantes conceptos que han contemplado esta invitación. Así, observamos lo que dice 

el Catecismo de la Iglesia católica en el número 2013: ―Todos los fieles, de cualquier 

estado o régimen de vida, son llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfección 

de la caridad. Todos estamos llamados a la santidad: <Sed perfectos como vuestro Padre 

celestial es perfecto>.‖
2
 Y lo comprobamos más recientemente en la invitación que Juan 

Pablo II lanza a todos, después de la experiencia del Jubileo del 2000: ―En realidad, 

poner la programación pastoral bajo el signo de la santidad es una opción llena de 

consecuencias. Significa expresar la convicción de que, si el Bautismo es una verdadera 

entrada en la santidad de Dios por medio de la inserción en Cristo y la inhabitación de su 

Espíritu, sería un contrasentido contentarse con una vida mediocre, vivida según una ética 

minimalista y una religiosidad superficial. Preguntar a un catecúmeno, « ¿quieres recibir 

el Bautismo? », significa al mismo tiempo preguntarle, « ¿quieres ser santo? » Significa 

ponerle en el camino del Sermón de la Montaña: « Sed perfectos como es perfecto 

vuestro Padre celestial » (Mt 5,48).‖
3
  

 

                                                 
1 Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Lumen Gentium, 21.11.1964, n. 39 y 40. 
2 Catecismo de la Iglesia Católica (=CEC), Libreria Editrice Vaticana, 1992, n. 2013, 
3 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 31 



 - 3 - 

Cuando se dice que la vida cristiana comienza en el Bautismo, es necesario comprender 

en todo su profundo sentido esta expresión. En el Bautismo, Dios toma posesión de 

nuestra vida, nos introduce en la Vida de la Santísima Trinidad mediante una verdadera 

participación de su divinidad, nos convierte en hijos de Dios. Todo esto tiene una 

inmensa trascendencia que es necesario considerar con atención, para sacar 

consecuencias prácticas en el vivir cristiano. A partir del momento en que se recibe la 

gracia bautismal, el Espíritu Santo comienza a actuar en el bautizado, convertido en ese 

momento en santo: de tal manera que si muriese sin haber cometido un solo pecado, iría 

inmediatamente al Cielo. Es esa santidad fruto del bautismo, la que a lo largo de la vida 

el cristiano debe intentar conservar y hacer propia, con las gracias sucesivas y el esfuerzo 

personal por derrotar pecado y sus consecuencias. 

 

Hecho partícipe de la vida divina, al bautizado sólo le queda un camino lógico coherente 

con la gracia recibida gratuitamente: corresponder con todas sus fuerzas. A esta 

correspondencia cabe llamarla adecuadamente santidad. La cual no es consecuencia de 

una vocación posterior, sino que tiene como punto de partida 1a gracia inicial, por la que 

fue introducido en la vida de Dios y de la cual tendrá que luchar con denuedo para no 

salirse. Los demás sacramentos irán desarrollando las virtualidades específicas de cada 

uno, siempre con miras a la plenitud cristiana bien como consolidación de la gracia 

bautismal y llamada al apostolado, en la Confirmación; como alimento necesario para 

recorrer el camino de la vida, en Eucaristía; recuperar la salud perdida por el pecado, en 

la Penitencia siempre y en la Unción de enfermos a la hora de la debilidad suprema; 

garantizar la supervivencia de la especie y de la Iglesia simultáneamente en los dos 

sacramentos sociales matrimonio y orden sagrado. 

 

El Bautismo introduce una Vida divina en la persona, como una especial sobrenaturaleza, 

por la que queda dotada de lo que se puede denominar —con expresión original del Beato 

Josemaría Escrivá— de un instinto sobrenatural que, como él mismo afirmaba, lleva a 

purificar todas las acciones humanas, a elevarlas al orden sobrenatural y convertirlas en 

instrumento de apostolado. De este modo se adquiere la posibilidad de dar a la existencia 

una unidad de vida, sencilla y fuerte de cuya consistencia depende en buena parte la 

santidad. 

 

Par aclarar mejor el concepto de santidad que hemos explicado, convendría hacer ver lo 

que no es, pues muchas veces se ha malinterpretado este llamado a la santidad. La 

santidad, en palabras del teólogo P. Paolo Scarafoni, l.c.
4
 no es un perfeccionismo que 

busca sólo una perfección basada en las propias fuerzas, o un sentimentalismo que 

consiste en un miedo a perder las sensaciones de la relación con Dios, o un legalismo en 

donde sólo cuenta las normas y el cumplimiento escrupuloso de todas ellas. 

 

Siendo la santidad una nueva vida en Cristo, introducida por el bautismo, convendrá 

centrar los esfuerzos en la relación con Jesucristo. Si el bautismo da la posibilidad de ser 

santo, esta santidad no es otra cosa que reproducir en nosotros la vida de Cristo. 

―Convendrá advertirlo claramente: la vida del hombre nuevo se inspira en la vida de 

                                                 
4 Paolo Scarafoni, I frutti dell’albero buono, Santitá e vita spirituale crsitocentrica, Edizioni Art, Roma, 

2004. 



 - 4 - 

Dios, no en la del mundo y de los hombres. El cristiano no imita al animal, ni siquiera al 

hombre adámico (Rm. 8, 12; 12, 2), sino que vive según el Espíritu divino. Y el modelo 

eficiente, no sólo ejemplar, es siempre Jesucristo.‖
5
 Si el alma humana anima a todo el 

hombre entero, su cuerpo, su razón, su voluntad y sus sentimientos, esta alma que está 

llamada a la santidad deberá estar animada por Cristo, configurando su entendimiento, su 

voluntad, sus sentimientos, su subconsciente y su cuerpo a Cristo. 

 

Por el entendimiento, el hombre aprende a conocer las cosas con el pensamiento de 

Cristo, es decir, como las ve Cristo. Por la voluntad se aprende a buscar y querer los 

únicos amores que tiene Cristo. Por los sentimientos aprendemos a ―tener los mismos 

sentimientos que tuvo Cristo‖ (Flp. 2, 5) siendo capaces de ―cristianizar‖ nuestros 

sentimientos, no dejándolos al vaivén de las situaciones externas o de nuestras fuerzas o 

pasiones internas. Por el subconsciente aprendemos a impregnar nuestro ser del ser de 

Cristo, hasta tener una segunda naturaleza teologal
6
.Y por el cuerpo tendremos un cuerpo 

semejante al de Cristo y esto se dará plenamente en la resurrección. 

 

 

2. La necesidad de un lugar en dónde desarrollar la respuesta a la santidad. 

 

Anotamos como elementos de la santidad una llamada por parte de Dios que se da en el 

bautismo para vivir la vida de gracia, es decir, una vida que asemeje lo más posible a la 

vida de Jesucristo. ―La santità è la comunione con Dio in Gesù Cristo e lo Spirito Santo. 

Essa è possibile perché l’uomo viene chiamato da Gesù Cristo con l’azione dello Spirito 

Santo alla comunione con Lui, e riceve la grazia di poter rispondere a questa chiamata.‖
7
 

 

Nos interesa ahora reflexionar sobre la respuesta que da el cristiano a esta llamada a la 

santidad. No ponemos en duda la llamada, pues sin duda alguna ésta se da en el bautismo. 

Dios lo quiere, por tanto, da las gracias necesarias para que el hombre acceda a la 

santidad. Pero, ―la gracia no suprime la naturaleza‖. Esta garcia de Dios no puede ir en 

contra de la naturaleza del hombre, y concretamente, no puede ir en contra de su libertad. 

Si bien es cierto que existe el llamado y que Dios pone a disposición del hombre las 

herramientas adecuadas –la gracia-, para que pueda ser santo, existirá siempre el 

elemento de la libertad. ―Si quieres‖ es la invitación que parecería siempre lanzar Cristo a 

todos los bautizados. Existe el llamado, se dan las garantías para alcanzar y llevarlo a la 

plenitud, pero nada puede actualizarse si no es a través de la libertad del hombre. 

 

Es el hombre que en el pleno uso de su libertad debe optar por aceptar la llamada. El 

hombre acepta la llamada a la santidad y la hace una opción fundamental en su vida. No 

es una opción que contempla sólo un  período de tiempo. No es una opción que puede 

                                                 
5 José Rivera, José María Iraburu, Espiritualidad católica, Centro de estudios de teología espiritual, 

Madrid, 1982, p. 406. 
6 ―La base que hay que presuponer en esta materia es la que podríamos llamar <la ley de impregnación 

progresiva de lo natural por lo espiritual>. Ella actúa en el cristiano hasta hacer de la ley de la gracia como 

una segunda naturaleza que  obre los actos de virtud con la prontitud, la facilidad y deleite, con que la 

naturaleza obra sus propios actos.‖ P. Meseguer, Los sueños y la dirección espiritual,  en <<Razón y fe>> 

148 (1953) 153 – 155. 
7 Paolo Scarafoni, op. cit., p. 19. 



 - 5 - 

hacer o no. El hombre, por la facultad de su voluntad, está llamado constantemente a 

elegir. Elige siempre, para poder subsistir. Pero se dan categorías distintas de elección. 

Entre ellas esta una elección sobre la que centra toda su vida. Es la opción fundamental
8
, 

en ella se juega toda su existencia. 

 

Esta respuesta a la opción fundamental  es la que hace posible la aglutinación de todas las 

facultades y operaciones del hombre para que queden amalgamadas o, para usar una 

mejor expresión, cubiertas por Cristo, de modo que su ser y su actuar vayan siendo más 

parecidos al ser y al actuar de Cristo. Esto requiere generosidad y constancia. No es obra 

de un día, sino que podemos hablar de un proceso. De un proceso pedagógico, pues es 

Dios que a lo largo de la historia del hombre le irá  mostrando el camino a seguir, 

dejando siempre claro que su libertad no será tocada. Hablamos por tanto de una 

pedagogía de la santidad en donde Dios es el maestro, el hombre es el alumno y Cristo el 

modelo a imitar. ―… es evidente que los caminos de la santidad son personales y exigen 

una pedagogía de la santidad verdadera y propia, que sea capaz de adaptarse a los ritmos 

de cada persona.‖
9
 

 

Siendo que toda pedagogía es ―la ciencia que se ocupa de la educación y la enseñanza.‖ 

hablamos de un proceso, de algo que está siempre por hacerse. Y si este proceso es 

espiritual, entonces con mayor razón la persona debe encontrar una ayuda para llevar a 

cabo este proceso de santidad. Porque en todo proceso se dan pasos, es necesario contar 

siempre con una guía, con medios, con un programa. Programa, guía y calendario serán 

los instrumentos más idóneos para avanzar en la aventura de la santidad. 

 

Quien necesita de una ayuda profesional en todo proceso pedagógico, pide la ayuda de 

personas expertas. Se dirige a las Universidades, a los centros de estudio y de 

investigación, a consultorios profesionales que más puedan ayudarle en su proceso 

pedagógico. Sin establecer un parangón neto entre realidades humanas y realidades 

espirituales, conviene también buscar el lugar para poder desarrollar la santidad. Si los 

elementos fundantes de la santidad, como hemos dicho, son la llamada de Dios y la 

respuesta del hombre, ayudada por la gracia, debemos descubrir en estos elementos las 

pistas que nos orienten para buscar el lugar en donde se desarrollará esta santidad. Las 

conversiones a la santidad ―autodidactas‖ no son el factor común en la historia de los 

hombres. 

 

 

 

 

 

                                                 
8 ―La opción fundamental es la elección con la que cada hombre decide explícitamente o implícitamente dar 

un sentido global a su vida, es decir, el tipo de hombre que desea ser. Es una elección profunda y libre que 

orienta y dirige la existencia del hombre. La opción fundamental es el núcleo más importante de la persona 

humana porque es una elección global con respecto al sujeto y a la realidad; una opción que está implícita 

en cada elección particular, de la que es su fundamento. En cada acto libre, la opción fundamental viene 

ratificada, modificada o revisada por entero.‖ Ramón Lucas, L’uomo spirito incarnato, Edizioni Paoline, 

Milano, 1993, p. 179. 
9 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 31 



 - 6 - 

3. La Iglesia, lugar adecuado para responder a la llamada a la santidad. 

 

Quien quiera responder al llamado de Dios a la santidad, deberá buscar las condiciones 

adecuadas para responder a la llamada. Si bien es cierto que podría usarse la comparación 

antes descrita, de buscar un lugar para santificarse, no debemos olvidar que estamos 

hablando de una realidad espiritual y que además, Dios es el que está queriendo nuestra 

santificación. Este último dato no debe pasar desapercibido en nuestra exposición. Si 

Dios quiere y busca nuestra santificación, Él, en su omnipotencia, hará todo lo posible, 

nos dará todos los medios y las gracias para que consigamos la santidad en nuestra vida. 

No se trata por tanto de que el hombre busque por sí solo la santidad. Más bien, deberá 

estar atento a responder adecuadamente a estos medios, a estas gracias. Las fuerzas 

deberán entonces enfocarse no sólo a responder en una forma global o general, sino en 

responder a esos medios y gracias, a todo aquello que Dios pone a nuestra disposición. 

 

Posee un norte, un modelo: asemejarse en todo a Cristo. En la medida que el cristiano 

hace de su vida una sola vida con Cristo, en esa medida logrará su santificación
10

. Para 

llevar a cabo la copia de este modelo en su vida deberá encontrar a Jesucristo en algún 

lugar. Podrá basarse en el Cristo de los evangelios, en el Cristo de los santos Padres o en 

aquellos autores espirituales que más le gusten o más le convencen. Sin embargo en 

empresa tan importante, no podemos dejar todo a la casualidad o al juicio de cada uno. 

Debemos luchar por encontrar la verdad objetiva de Cristo, si bien ésta se nos pueda 

presentar difícil de alcanzar. El Nuevo Testamento viene en nuestra ayuda, pues todo él 

nos revela que el hombre encuentra a Cristo en la Iglesia. Es en la Iglesia en donde Cristo 

se manifiesta y se comunica a los hombres. La Iglesia es la Vid y los sarmientos, es el 

Cuerpo místico de Jesús, es el Templo edificado con piedras vivas, sobre la roca 

fundamental que es Cristo. 

 

Esta verdad ha sido recogida por el Concilio al decir que la Iglesia es ―sacramento 

universal de salvación‖
11

 y que ―únicamente por medio de la Iglesia católica de Cristo, 

que es el auxilio general de salvación, puede alcanzarse la total plenitud de los medios de 

salvación.‖
12

 Quien quiera encontrar a Cristo, quien quiera tenerlo como modelo para 

alcanzar la santidad, tendrá en la Iglesia un punto seguro de referencia.  

 

Cristo ha querido que el llamado y la respuesta a la santidad se verificasen en la Iglesia. 

Una persona es bautizada, es decir, recibe el llamado a la santidad, dentro de la Iglesia 

católica. Hemos dicho que cuando una persona es bautizada, recibe la invitación de Dios 

para ser santo. Esta invitación que es el bautismo, se hace dentro de la Iglesia y no fuera 

de ella. Ella garantiza la totalidad de los medios para ser santos, porque Cristo le ha dado 

a ella una misión apostólica, y con esta misión, le ha dado también la palabra de vida y 

los sacramentos vivificantes: ―id y enseñad a todas las gentes, bautizándolas.‖ (Mt 28, 

                                                 
10 En un esfuerzo por re-descubrir el valor de la regla benedictina, valdría la pena realizar un esfuerzo para 

reportar a su origen verdadero el significado de la palabra monje y su aplicación al mundo post-moderno. 

San Benito se refiere al monje como la persona que es una con Dios. Que no se da una división entre el 

hombre y Dios. El monje es el que se hace uno con Dios. Esta es también la deficinión de santo, de 

cualquier santo, no sólo de aquellos a los que Dios llama a santificarse en la vida consagrada. 
11 Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Lumen Gentium, n. 48b. 
12 Concilio Vaticano II, Decreto Unitatis redintegratio, n. 3e. 



 - 7 - 

19). Por eso, desde los primeros cristianos, los que creían y se bautizaban ―perseveraban 

en oír la enseñanza de los apóstoles, y en la unión, en la fracción del pan y en la oración.‖ 

(CC 2, 42). 

 

Cristo quiere santificar a los hombres en su Iglesia. El dio su vida para ―reunir en uno a 

todos los hijos de Dios, que están dispersos.‖ (Jn 11, 52). Es en la Iglesia en dónde Él 

sigue actuando (y no sólo, pero principalmente) para que los hombres puedan 

santificarse. Es ahí en dónde Él derrama sus gracias para todos los hombres. Quien quiera 

tener un lugar seguro para alcanzar la santidad, lo tendrá en la Iglesia. Ahí están los 

sacramentos, portadores de gracia. Ahí está la Palabra que recuerda y hace vida las 

enseñanzas de Cristo. Ahí se encuentran los pastores (obispos, sacerdotes y laicos) que 

guían al pueblo de Dios hacia la santidad, mediante el testimonio de su vida y el consejo 

sano y adecuado para acceder a la santidad. 

 

Quien quiera avanzar en la santidad debe dejarse envolver por la Iglesia. Es necesario 

dejarse configurar intelectualmente por las enseñanzas de la Iglesia. Dejarse conducir por 

las directrices pastorales de ella emanada. Asimilar personalmente y realizar fielmente las 

normas que la Iglesia propone en la liturgia. Podemos decir con Rivera e Iraburu que ―la 

acción de la Iglesia sobre los cristianos –como la acción de Dios- es activante, pero para 

beneficiarse de ella es necesaria una actitud suficientemente receptiva, que 

indudablemente se funda en la humildad.‖
13

 

 

Quien quiera por tanto responder efectivamente al llamado a la santidad, tendrá en la 

Iglesia un camino seguro y cierto para cumplir cabalmente este compromiso de vida. Pero 

no basta con una acepción de mente. Es necesario un amor afectivo y efectivo por la 

Iglesia. Afectivo porque buscará formar su voluntad de acuerdo a las enseñanzas de la 

Iglesia para querer lo que la Iglesia quiera. Se afanará por mostrarle un amor de hijo 

agradecido por lo que ha hecho por él Y será también un amor efectivo, que se traducirá 

en una inquebrantable puesta en marcha de sus designios e indicaciones hasta el grado de 

secundarla no sólo en materia de fe y doctrina, sino incluso en sus deseos y disposiciones 

varias. 

 

 

 

 

B. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (1ª parte). 

 

Introducción 

Hemos hablado de la Iglesia como  el lugar más adecuado para responder a la santidad 

y sin embargo, hemos pasado por alta definir lo que es la Iglesia. El Catecismo de la 

Iglesia Católica en el número 780 nos dice ―La Iglesia es, en este mundo, el sacramento 

de la salvación, el signo y el instrumento de la Comunión con Dios y entre los hombres.” 

Por ella recibimos el bautismo y a través de ella conseguiremos nuestra santidad. No 

podemos por tanto pensar en santificarnos fuera de la Iglesia. Por desagracia existen 

alguna concepciones erróneas de lo que es la Iglesia. Vale la pena dar un repaso a estos 

                                                 
13 Rivera, Iraburu, op. cit., p. 151 



 - 8 - 

conceptos, que de alguna manera ensombrecen la verdadera imagen de la Iglesia y nos 

impiden hacer verdaderamente Iglesia. Se trata no sólo de comprender lo que es la iglesia 

sino de hacer Iglesia, ya que en la medida que hagamos Iglesia nos santificaremos. 

Veremos algunos conceptos erróneos y las consecuencias a la que llevan. 

 

Si aceptamos una concepción política de la Iglesia, en donde se piensa que la Iglesia 

busca sólo la salvación del hombre en un sentido político o temporal caeremos en el error 

de pensar que la Iglesia busca sólo la salvación del hombre en un sentido político o 

temporal. Postura que de alguna manera viene defendida por la Teología de la liberación. 

 

Otra concepción de la Iglesia la hace ver como un lugar sociológico en donde las 

estructuras humanas están basadas meramente en conceptos humanos, vaciados de un 

elemental sentido sobrenatural. De esta manera se ve la Iglesia como una asociación de 

personas con un fin específico. Es la Teología de la acción, que se deja guiar 

simplemente por un criterio funcionalista, originando una independencia entre el hacer de 

los hombres y el hacer de Dios. Es la visión horizontalista de la Iglesia. 

 

Hay también quienes afirman que la Iglesia es un lugar en donde la mujer debe 

reivindicar sus derechos. Se habla de lucha por el poder, de reivindicaciones del 

sacerdocio para la mujer. Son aquellos –y aquellas- que tratan de imponer una Teología 

feminista en dónde la mujer en la Iglesia debe liberarse del hombre, pues sólo ha través 

de esa liberación logrará realizarse como mujer. 

 

Otra postura ve a la Iglesia como una estructura superpuesta a los deseos de Cristo. Para 

ellos, Cristo nunca quiso fundar la Iglesia. Ha sido sólo el trabajo de los hombres. Siguen 

una postura netamente protestante (como Bultmann, Harnack, Scheleiermacher, Dodd, 

Werner) para dar origen a un concepto de Iglesia espiritual, no institucional, de forma que 

el cristiano pueda relacionarse directamente con Cristo, sin necesidad de 

intermediaciones, como aquellas que propone la Iglesia así llamada ―institucional‖. Ellos 

proponen una Iglesia meramente ―espiritual‖. 

 

Una postura bastante parecida es la de aquellos que se fundamentan en el subjetivismo. 

Argumentando que no existe la posibilidad de conocer la verdad objetiva, ellos se prestan 

y dan pie a que se den innumerables interpretaciones personales y subjetivas de la 

autoridad de la Iglesia. Confirman que lo importante es creer (la ―sola fides, sola gratia, 

sola Scriptura‖ de los protestantes) y no tanto obedecer a una autoridad, a la Tradición. 

 

Una postura progresista quisiera ver a la Iglesia más democrática, en donde las decisiones 

se tomaran por consenso. Son aquellos que niegan que Jesucristo haya delegado una 

autoridad al Papa, o bien, enfatizan el subjetivismo en el argumento de la autoridad. Para 

ellos la Iglesia debería semejarse a un partido político o a un sindicato. 

 

Otros tratan de infiltrar una Teología ecologista en la Iglesia y así niegan una cierta 

jerarquía dentro del orden de las criaturas. Para ellos, todas las cosas tienen el mismo 

valor. Así, tanto vale la piel de una foca como la dignidad de la persona humana. Quieren 

introducir el neopaganismo a través de una teología ecologista anticristiana. 



 - 9 - 

 

Por último están quienes quisieran que la Iglesia fuera el lugar en dónde todos y todo 

tuviera cabida. Para ellos, la Iglesia debería renunciar a detentar ―el monopolio de la 

verdad‖ y así aprender a compartir con todos sus respectivas teorías, teologías y modos 

de ver la vida. Estas personas parten  del hecho de que es imposible conocer la verdad y 

de la equivalencia jerárquica de todas las religiones o grupos culturales, puesto que en 

nuestro mundo secularizado y pluralista no es posible seguir afirmando la supremacía de 

una religión sobre las otras. De ahí que se deban adaptarse los principios de la fe, 

fusionarse con otras tradiciones y estilos de vida, dialogar para diluir. De esta forma la fe 

queda diluida en la cultura y por lo tanto el mandato de Cristo ―id y evangelizad‖ pierde 

su fuerza y se deja a un lado. 

 

Dicho todo lo anterior conviene ahora considerar cuál es el verdadero concepto de Iglesia 

y cómo se puede hacer Iglesia. Para ello nos ayudaremos de San Pablo, quien ha 

desarrollado una eclesiología digna de considerarla en nuestro estudio. 

 

San Pablo utiliza un símil muy frecuente y muy expresivo pues lo toma de la vida misma, 

para expresar lo que es la Iglesia y las relaciones que se dan entre ella y Cristo. Dice san 

Pablo que ―La Iglesia es un cuerpo y Cristo es su cabeza‖ (1Cor 12, 12). El apóstol 

también utiliza otras expresiones tales como el tronco y las ramas (Rm 6, 5), los 

materiales que están unidos al edificio (Ef 2, 21 – 22). La Iglesia es por tanto un cuerpo 

que va desarrollándose y que debe llegar a su perfección. No se trata del cuerpo natural 

de Cristo, que se desarrolló de acuerdo a las leyes de la naturaleza, sino al cuerpo que son 

las almas. Esas almas constituyen juntas con Cristo un cuerpo único. 

 

Pero este cuerpo místico también tiene un desarrollo. A veces podemos caer en el error de 

pensar que por la gracia recibida en el bautismo hemos ya conseguido la salvación o 

estamos en vías de conseguirla. Sin embargo se os olvida que como un organismo vivo, 

la Iglesia se desarrolla por la gracia de Cristo que el Espíritu Santo va infundiendo en 

cada alma. ―Esta es una de las ideas con las que más encariñado vemos al gran Apóstol, 

que la hace resaltar al comparar la unión de Cristo y de la Iglesia con la que media en el 

organismo humano entre la cabeza y el cuerpo: <<Así como en un solo cuerpo tenemos 

muchos miembros, así también, no obstante ser muchos los bautizados, formamos un solo 

cuerpo en Cristo…>> (Rm 12, 4 – 5). <<La Iglesia es el cuerpo y Cristo es la cabeza>> 

(Ef 1, 23), como los miembros son complemento del organismo; y concluye: <<Soir 

todos uno en Cristo>> (Gal 3, 28).‖
14

 

 

La Iglesia forma un solo ser con Cristo, por lo que Cristo, según San Agustín no puede 

concebirse cumplidamente sin la Iglesia, son inseparables, así como no se puede separar 

una cabeza de un cuerpo vivo. De esta manera el desarrollo natural que tiene la Iglesia es 

símil al desarrollo de un cuerpo: se alimenta para crecer y robustecer todos sus miembros. 

La gracia alimenta todos los miembros del cuerpo místico y los fortalece. De tal modo 

esto es cierto que no pide decirse que el desarrollo de un aparte del cuerpo sea 

independiente del desarrollo de todo el organismo. Así como en un cuerpo humano se 

dan los casos de monstruosidad, en donde una parte se desarrolla exageradamente en 

                                                 
14 Dom Columba Marmion, osb., Jesucristo, vida del alma, 5ª parte. 



 - 10 - 

comparación a todo el cuerpo, o bien, algunos órganos o elementos no alcanzan un 

desarrollo proporcional a todo el cuerpo, de la misma manera podemos establecer que en 

la Iglesia ningún miembro es ajeno al desarrollo de todo el cuerpo. Si bien  pueden existir 

elementos bien formados y proporcionados en el cuerpo de un monstruo, el balance 

general dará como impresión un cuerpo deforme. Sucede lo mismo con la Iglesia: aunque 

existan miembros que han llevado a cabo un desarrollo armónico y ordenado de sus 

propias facultades y virtudes, existen también algunos otros miembros que no han 

alcanzado dicha perfección. El balance por lo tanto es el de un organismo siempre en 

estado de crecimiento y de perfección. 

 

Sin duda alguna que Cristo dispensará desigualmente entre las almas los tesoros de su 

gracia, pero todo esto lo hace para que de esa misma diferencia resulte mayor hermosura 

y perfección en la Iglesia, su cuerpo místico.
15

 ―Así como un organismo natural reúne en 

su unidad miembros diversos, del propio modo la Iglesia, cuerpo místico de Cristo, se 

considera como formando con sus miembros una sola persona moral.‖
16

 

 

 

1. Reavivar y actualizar el misterio de la inhabitación de la Trinidad en los hombres. 

 

Siendo la Iglesia ―el signo y el instrumento de la íntima unión con Dios y de la unidad de 

todo el género humano‖
17

 hemos de aprender a vivir la comunión del amor. No es posible 

santificarnos, éste es nuestro objetivo en la vida, al margen de la Iglesia. Y el desarrollo 

teológico del Vaticano II nos enseña que la forma de santificarse es en la Iglesia y para la 

Iglesia. No puede entenderse una santidad al margen de la Iglesia. La persona se santifica 

en la Iglesia, ya que a través de ella recibe las gracias y las ayudas necesarias para lograr 

este objetivo. Bástenos pensar lo que un alma puede hacer por su propia salvación sin la 

frecuente recepción de los sacramentos, o sin la oración, los actos litúrgicos la formación 

de una recta conciencia de acuerdo a la ley natural y a la ley revelada interpretada 

autorizadamente por el Magisterio de la Iglesia.  

 

Juan Pablo II en la Carta Apostólica Novo millennio ineunte, nos da las claves para poder 

hacer de la Iglesia un lugar en dónde nos podemos santificar al pedirnos que vivamos la 

espiritualidad de la comunión. No se trata simplemente de una postura fagocitaria que se 

aprovecha de las gracias que Jesucristo nos transmite a través de la Iglesia. Es necesario 

participar activamente de ella, y participar activamente con ella, siempre bajo el signo del 

amor. El Vaticano II ha venido a descubrir el valor que cada cristiano tiene para la 

Iglesia, que no se reduce al aspecto clerical. Son todos los cristianos los llamados al 

cumplimiento de la santidad, pero no al margen de la Iglesia, sino dentro de la Iglesia, 

porque todos somos Iglesia.  

 

El primer punto que la Carta apostólica nos señala para vivir la santidad en la Iglesia es el 

de la espiritualidad de comunión, llevada a cabo a través de cuatro propuestas. La 

espiritualidad de comunión responde al funcionamiento ordinario de un organismo. No 

                                                 
15 S. Tomás de Aquino, I-II, q. 112, a4. 
16 S. Tomás de Aquino, III, q. 99, a1. 
17 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. Dogm. Lumen Gentium,n. 1 



 - 11 - 

basta que vivamos unidos e la cabeza, es necesario que cada elemento del organismo se 

relacione adecuadamente con el todo. No basta que el ojo funcione bien, debe estar en 

conexión con el sistema nervioso y con el aparato locomotor. ―Os exhorto, pues, yo, 

preso por el Señor, a que viváis de una manera digna de la vocación con que habéis sido 

llamado, y con toda humildad, mansedumbre y paciencia, soportándoos unos a otros por 

amor, poniendo empeño en conservar la unidad del Espíritu con el vínculo de la paz.‖ (Ef 

4, 1 - 3). Es necesario que todos los miembros de la Iglesia guarden la unidad del 

Espíritu, que es Espíritu de amor, ligados por los vínculos de la paz. 

 

Juan Pablo II propone hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión y para ello 

propone cuadro medios que analizaremos con detenimiento: Reavivar y actualizar el 

misterio de la inhabitación de la Trinidad en los hombres; profunda comunión con los 

miembros del cuerpo místico; cultivo de una visión positiva y esperanzadora y ―dar 

espacio‖ al hermano. No se trata de que repasemos nuestra teología, sino que la 

pongamos en práctica. Juan Pablo II propone una vivencia, no un estudio y por ello 

anima a todas las comunidades eclesiales a ser escuela de esta espiritualidad de 

comunión. En las congregaciones religiosas y en cada una de las comunidades, esta 

espiritualidad de comunión debe enseñarse sobre todo con la vida. ―Antes de programar 

iniciativas concretas, hace falta promover una espiritualidad de la comunión, 

proponiéndola como principio educativo en todos los lugares donde se forma el hombre y 

el cristiano, donde se educan los ministros del altar, las personas consagradas y los 

agentes pastorales, donde se construyen las familias y las comunidades.‖
18

 Toca por tanto 

a las religiosas, y muy especialmente a las formadoras y responsables de comunidad, la 

tarea de hacer de enseñar y llevar a la práctica esta espiritualidad de comunión. 

 

El primer medio para lograr esta espiritualidad de comunión es el de reavivar y actualizar 

el misterio de la inhabitación de la Trinidad en los hombres: ―Espiritualidad de la 

comunión significa ante todo una mirada del corazón sobre todo hacia el misterio de la 

Trinidad que habita en nosotros, y cuya luz ha de ser reconocida también en el rostro de 

los hermanos que están a nuestro lado.‖
19

 

 

Cabe resaltar la primera indicación de este número en donde es importante la mirada del 

corazón. No se trata por tanto de realizar solamente un estudio teológico de la 

inhabitación de la Trinidad, sino de aprender a mirar con los ojos del corazón a la 

hermana, para que en verdad pueda ser vista y tratada como templo del Espíritu. 

El desarrollo teológico que ha mostrado la vida consagrada después del Concilio 

Vaticano II nos ha hecho comprender la íntima relación de la Trinidad y la vida 

consagrada. Y debe entenderse la Trinidad no como un concepto teórico, abstracto, 

carente de influencia en el quehacer cotidiano. ―La vida consagrada ha considerado la 

Trinidad Santa no ya en forma abstracta, en términos lejanos e incomprensibles, sino 

como una realidad personal que opera en la Iglesia y en la historia de ayer y de hoy, en 

                                                 
18 Pablo II, Carta apostólica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43 
19 Ibidem. 



 - 12 - 

dónde actúa su proyecto de vida y de amor liberador para la humanidad.‖
20

 No es 

necesario que las formadoras o las responsables de comunidad se conviertan en teólogas 

para comprender estos conceptos, sino hacerse conocedoras de los principios básico de la 

Santísima Trinidad tratados en el catecismo de la Iglesia y saberlos aplicar a la realidad 

de la vida consagrada, porque ―La vida consagrada es anuncio de lo que el Padre, por 

medio del Hijo, en el Espíritu, realiza con su amor, su bondad y su belleza.‖
21

 

Es necesario por tanto, conocer cuál es el amor que existe entre las personas de la 

Santísima Trinidad para luego saber cómo la persona consagrada puede ser testigo de ese 

amor. Revisaremos, como hemos dicho, conceptos básicos de la Trinidad para entender 

quiénes son las tres personas divinas y sus obras y misiones trinitarias. El misterio de la 

Santísima Trinidad, como todos los misterios de la fe católica, no existe para intentar ser 

explicados desde la razón, sino que, como realidades de fe, deben ponerse en práctica en 

la  vida cotidiana. Podemos de alguna manera releer el Kempis y decir más quisiera vivir 

el misterio de la Santísima Trinidad que explicarlo. Y la vida consagrada, como 

cualquier otra vocación en la vida cristiana, nos presenta una magnífica oportunidad para 

vivir el misterio de la Santísima Trinidad. Vivir el misterio no quiere decir explicarlo en 

su profundidad, sino vivir de acuerdo a las notas más características de este misterio. 

 

La exhortación apostólica post-sinodal Vita Consecrata ha hecho una síntesis admirable 

de lo que podríamos llamar la teología de la vida consagrada del período de la 

renovación. Hasta antes del Concilio Vaticano II la vida consagrada no había conocido un 

desarrollo tan extraordinario del pensamiento teologal de la vida consagrada. Muchos se 

reducían meramente a tratados de ascética o mística, sin llegar a buscar las raíces de tales 

prácticas o sugerencias. Desde la Perfectae caritatis hasta Ripartire da Cristo la teología 

de la vida consagrada ha ido profundizando cada vez más en la explicación de la vida 

consagrada, a partir del misterio Trinitario. No en vano el primer capítulo de Vita 

Consecrata está dedicado a explicar la vida consagrada como un misterio trinitario: ―Este 

especial <<seguimiento de Cristo>>, en cuyo origen está siempre la iniciativa del Padre, 

tiene pues una connotación esencialmente cristológica y pneumatológica, manifestando 

así de modo particularmente vivo el carácter trinitario de la vida cristiana, de la que 

anticipa de alguna manera la realización escatológica a la que tiende toda la Iglesia.‖
22

 

 

El icono que el Papa desarrolla para explicar la vida consagrada dentro del misterio 

Trinitario es el episodio de la Transfiguración (Mt. 19, 1 – 9). Encontramos los elementos 

de la Trinidad en una iniciativa de Dios, para seguir más a Cristo, consagrados por el 

Espíritu. El sentido de la vocación consagrada es una iniciativa enteramente de Dios 

Padre, que exige de los llamados una entrega total y exclusiva. ―La experiencia de este 

amor gratuito de Dios es hasta tal punto íntima y fuerte que la persona experimenta que 

debe responder con la entrega incondicional de su vida, consagrando todo, presente y 

futuro, en sus manos.‖
23

 

                                                 
20 Mario Midali, Ecclesiologia della Vita Consacrata, en Supplemento al Dizionario Teologico della Vita 

Consacrata, ed. Ancora Editrice, Milano, 2003, p. 42   
21 Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinodal Vita Consecrata, 25.3.1996, n.20 
22 Juan Pablo II, Exhortación Apostólica Postsinodal Vita consecrata, n. 14 
23 Ibidem. n.17  



 - 13 - 

 

Nos encontramos con el llamado, la atracción que Dios siente por su criatura, al grado 

que le hace sentir su amor en una forma íntima y fuerte. Este hacer sentir por parte de 

Dios no es más que una de las consecuencias de la obra trinitaria, pues ―Dios quiere 

comunicar libremente la gloria de su vida bienaventurada.‖
24

 Y la vida trinitaria, lo 

hemos visto cuando explicamos las procesiones y las relaciones que se dan al interno de 

la Trinidad, es vida de amor. Este llamado al amor de Dios, es una iniciativa que parte del 

Padre, como una continuación de su procesión, que se inserta en el hombre. Es Padre 

respecto al Hijo, por lo que hace proceder al Hijo. Es una pura iniciativa de Dios que le 

demuestra a la criatura cuánto amor le ha tenido. Así como Dios ama al Hijo y lo 

engendra en el amor, así Dios ama a la persona consagrada y le demuestra su amor, en un 

grado que la Exhortación califica de íntimo y fuerte. 

 

Frente a este amor la persona consagrada no puede más que responder. Pero no será una 

respuesta cualquiera, será la respuesta de una entrega ―total y exclusiva‖
25

. Esta totalidad 

y exclusividad se verifica en el seguimiento de Cristo, no en cualquier otro estilo de vida, 

ya que Cristo ha dejado ejemplo de una donación al Padre, como enviado. Nos 

insertamos por tanto en la misión de Cristo como enviado, como mandado del Padre. 

Cristo, enviado del Padre, sabe hacer oblación de su vida para cumplir el deseo de su 

Padre. Su vida entera está dedicada a servir al Padre. Su vida es un camino que conduce 

al Padre. ―No se puede negar, además, que la práctica de los consejos evangélicos sea un 

modo particularmente íntimo y fecundo de participar también en la misión de Cristo, 

siguiendo el ejemplo de María de Anisarte, primera discípula, la cual aceptó ponerse al 

servicio del plan divino en la donación total de sí misma.‖
26

 Las personas consagradas 

harán muy bien en centrar su consagración en la persona de Cristo, si quieren responder a 

la llamada al amor. Siguiendo a Cristo encontrarán el modelo para responder al amor de 

Dios. Cristo que no vino al mundo sino a hacer la voluntad del Padre, se presenta como 

centro y modelo del consagrado ya que Él, consagrado por excelencia, supo unificar toda 

su persona en el seguimiento íntimo y cercano de su Padre. 

 

Pero bien sabemos que la persona consagrada por sí sola no puede responder al amor de 

Dios, ni puede seguir a Cristo imitándolo en su donación al Padre. Necesita una fuerza 

que lo lleve a dejar su egoísmo, sus tendencias que lo mantienen atenazado. ―Es el 

Espíritu quien suscita el deseo de una respuesta plena; es Él quien guía el crecimiento de 

tal deseo, llevando a su madurez la respuesta positiva y sosteniendo después su fiel 

realización; es Él quien forma y plasma el ánimo de los llamados, configurándolos con 

Cristo casto, pobre y obediente, moviéndolos a acoger como propia su misión. Dejándose 

guiar por el Espíritu en un incesante camino de purificación, llegan a ser, día tras día, 

personas cristiformes, prolongación en la historia de una especial presencia del Señor 

resucitado.‖
27

 

 

                                                 
24 Juan Pablo II, Catecismo de la Iglesia Católica, n. 257 
25 Juan Pablo II, Exhortación Apostólica Postsinodal Vita consecrata, n. 17  
26 Ibidem. n. 18 
27 Ibidem. n. 19  



 - 14 - 

Nuevamente podemos ver reflejada la misión trinitaria. Dios que envía al Espíritu, a 

través del Hijo, para la inhabitación del alma. Y el alma consagrada en este caso hará 

muy bien en cooperar a las inspiraciones del dulce huésped del alma, ya que dichas 

inspiraciones son parte de la misión de la tercera Persona de la Santísima Trinidad.  

 

Las personas consagradas son por tanto reflejo de la Santísima Trinidad. ―En efecto, el 

estado religioso revela de manera especial la superioridad del Reino sobre todo lo creado 

y sus exigencias radicales. Muestra también a todos los hombres la grandeza 

extraordinaria del poder de Cristo Rey y la eficacia infinita del Espíritu Santo, que realiza 

maravillas en su Iglesia.‖
28

 

 

Pero aún debemos reflexionar sobre mirada del corazón a esta realidad de la inhabitación 

trinitaria. El mismo Juan Pablo II en su carta apostólica Mane nobiscum Domine nos 

propondrá una forma de vivir esta mirada. ―La Eucaristía es fuente de la unidad eclesial 

y, a la vez, su máxima manifestación. La Eucaristía es epifanía de comunión. (…) Es 

comunión fraterna, cultivada por una «espiritualidad de comunión» que nos mueve a 

sentimientos recíprocos de apertura, afecto, comprensión y perdón.‖
29

 No cabe duda que 

ver a la hermana, o a cualquier persona, como inhabitada por la Santísima Trinidad 

requiere un acto de fe. No es fácil ver a la Santísima Trinidad en aquella religiosa o 

persona que tiene tantas debilidades y que precisamente se convierte en un obstáculo para 

la vida fraterna en comunidad. Se requieren grandes dosis de fe. Dosis que sin duda 

alguna no se adquieren por una gracia infusa, sino que provienen de la gracia santificante 

que nos da la Eucaristía. Ver en la hermana a una persona en la que habita la Trinidad no 

debería ser sólo una bella imagen para alegrar los ratos de recreación en la comunidad. 

Debería ser todo un programa de trabajo para mejorar la espiritualidad de comunión en 

nuestras vidas, en la vida de comunidad y en la vida de toda la Iglesia. Y sólo se puede 

tener acceso a esta visión de fe, cuando el alma se alimenta de la Eucaristía, y ahí sabe 

que el factor de unidad es la Trinidad y se siente en comunión con la hermana, a través de 

la misma Eucaristía. Es por tanto la Eucaristía la que permite ver en la otra hermana a un 

alma que participa del mismo Cuerpo Sangre de Cristo, convirtiéndose así en una persona 

habitada por la Trinidad. 

 

 

 

2. Profunda comunión con los miembros del cuerpo místico. 

 

Esta mirada del corazón de la realidad trinitaria nos servirá se base para explicar la 

segunda propuesta que hace el Papa para vivir la espiritualidad de comunión: 

―Espiritualidad de la comunión significa, además, capacidad de sentir al hermano de fe en 

la unidad profunda del Cuerpo místico y, por tanto, como « uno que me pertenece », para 

saber compartir sus alegrías y sus sufrimientos, para intuir sus deseos y atender a sus 

necesidades, para ofrecerle una verdadera y profunda amistad.‖
30

 

 

                                                 
28 Ibidem. n. 20 
29 Juan Pablo II, Carta apostólica Mane nobiscum Domine, 7.10.2004, n. 21. 
30 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43. 



 - 15 - 

Si la Iglesia es un cuerpo, como hemos dicho, y Cristo es la cabeza, conviene analizar 

cuáles son las relaciones que deben existir entre todos los miembros. Esbozamos 

renglones arriba que debemos cuidar la relación entre todos los miembros. Ahora 

explicaremos con mayor profundidad este concepto partiendo del voto supremo que 

Cristo hizo en el momento de acabar su misión terrena. ―Padre que sean uno como Tú y 

yo somos uno; que sean consumados en la unidad‖ (Jn 17, 21 – 23). Y San Pablo lo 

comento de la siguiente forma: ―sois todos hijos de Dios por la fe en Cristo Jesús‖ (Col 3, 

2). Por lo tanto, la unidad en Dios, en Cristo y por Cristo, es la suprema aspiración para 

que ―Dios sea en todos‖ (1 Cor 15, 28). Para que llegue a darse esta unidad, es necesario 

que la persona sienta al otro, como alguien que le pertenece. Este parece ser el núcleo de 

la espiritualidad de comunión. Si la religiosa no tiene como verdad y después, no la 

profesa con las obras el hecho de que el hermano me pertenece, sus discursos de 

comunión de espiritualidad son vanos. 

 

Sentir al otro como parte que me pertenece requiere una refunda conciencia de saber que 

la Iglesia no está formado por miembros acéfalos, por células individuales que se mueven 

de acuerdo a sus propias normas internas. La espiritualidad de comunión nace del hecho 

de saberse guiados por una sola cabeza. Este saberse guiado por una sola cabeza pudo 

haber crear en las comunidades religiosas femeninas un estilo de vida individualista en 

donde lo único que importa es cumplir con las indicaciones de una Superiora y llevar 

unas relaciones con las hermanas de comunidad que puedan permitir el funcionamiento 

normal de la comunidad y del apostolado. Esta visión también incide en las relaciones 

que establece la religiosa en su apostolado. Las personas no dejan de ser los extraños de 

casa a los cuales se les tolera, se les hace el bien, pero siempre desde una perspectiva de 

lejanía. 

 

Para lograr romper estas trabes que impiden el sentir al hermano de fe como uno que me 

pertenece, es necesario una profunda vida interior en donde el principio teologal base al 

corazón. Resulta contrastante el hecho de que podamos ser expertos en ciencias teologías, 

pero que bajando al campo de la realidad toda nuestra teología se esfuma. Si decimos que 

todos formamos un solo cuerpo en Cristo, debemos significar con las obras que nos 

preocupamos del otro, como si nos preocupásemos de nosotros mismos. Y siguiendo a 

San Pablo decimos que cuando un miembros del cuerpo se enferma, todos los demás 

miembros acuden a él, no por temor de que el deterioro de salud pueda afectarlos también 

a ellos, sino porque sienten como suyos esa parte del cuerpo. 

 

Para sentir como propio al hermano no basta con saber mucha teología, sino que es 

necesario aplicarla en la vida real. La mujer consagrada tiene una gran ayuda en el 

carisma. Al ser éste el núcleo de su vida consagrada. El carisma infunde vida a cada una 

de sus actividades y le hace ver cómo toda relación con sus semejantes, por más 

superficial que pueda parecer, tiene como objetivo el vivir el evangelio. La relación con 

las hermanas en la comunidad, las relaciones con las personas ajenas con la comunidad y 

por ende, las relaciones con todas las personas viene inscrita en las relaciones con Dios. 

Si hemos dicho que una hermana es más hermana por la inhabitación de la Trinidad, 

significa que yo veo en la hermana una parte de mí misma porque compartimos la misma 

realidad teológica (la Trinidad) y el mismo código genético (el carisma). El interés que 



 - 16 - 

yo pueda sentir por ella nace del mismo interés que pueda sentir por mí misma, pues 

somos lo mismo, por el carisma que compartimos. Lo que a ella le pase o le deje de pasar 

no resulta indiferente para mí porque lo que a ella le afecte, le afectará al carisma, del 

cual yo también formo parte. Se establecen los vasos comunicantes espirituales en donde 

un miembro ve con preocupación y angustia lo que le sucede a otro miembro, pues 

participan de la misma linfa espiritual.  

 

Y si esta es la realidad para las mujeres consagradas que comparten el mismo carisma, 

también lo podremos aplicar entre las mujeres consagradas y todas las demás personas, 

porque todos son partícipes del mismo cuerpo, que es la Iglesia. LA mujer consagrada se 

preocupará de lo que sucede no sólo a los niños desnutridos del África, sino que sentirá 

como propios las realidades del mundo que la rodea. 

 

Podemos establecer algunos signos de esta espiritualidad de comunión llevada a la 

práctica, de tal forma que podas discernir el grado con el que sentimos al hermano: Sin 

descuidar la observancia de las constituciones o de los reglamentos, se pasa de la lógica 

de la observancia a la lógica de la comunión. No se busca solamente <<hacer el bien>> 

en la comunidad, sino que los miembros <<se quieran>> y se estimen entre ellos mismos. 

Aprende y enseña a vivir en el seno de la comunidad la comunicación de la fe y de la 

oración. Las relaciones en la vida fraterna en comunidad están modeladas por un estilo 

sencillo y familiar. Se testimonia la fe y la esperanza. LA comunidad aparece cada vez 

menos replegada en sí misma, de tal forma que puede incidir en la cultura local, en los 

apostolados en donde le toca desplegar el carisma, siendo otra señal la de aprender a 

compartir con los laicos el carisma, porque lo ve como un medio para ayudar en sus 

necesidades espirituales, no sólo materiales. Esta comunidad recupera el sentido de la 

acogida y de la hospitalidad, así como la vivacidad y energía por anunciar el evangelio, 

siempre a través del carisma.
31

 

 

 

 

C. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión. (NMI, 43) (2ª parte). 

 

 

1. Cultivo de una visión positiva y esperanzadora. 

 

―Espiritualidad de la comunión es también capacidad de ver ante todo lo que hay de 

positivo en el otro, para acogerlo y valorarlo como regalo de Dios: un « don para mí », 

además de ser un don para el hermano que lo ha recibido directamente.‖
32

 

 

Una postura muy humana es la de ver en el otro los errores, como si fuéramos hecho para 

ver la aguja en el pajar. La naturaleza humana es más propensa a ver el mal que el bien, 

a veces incluso revestida de caridad o corrección fraterna. La espiritualidad de comunión 

                                                 
31 Para algunos de estos signos he tomado pie de Amedeo Cencini, Fraternidad en camino, Editorial Sal 

Térrea, Santander, 2000, p. 130 – 133. 
32 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43. 

 



 - 17 - 

a la cual nos invita el Papa no pide que olvidemos los defectos de las personas, sino que 

sepamos ver sus virtudes y sus dones, es decir, todo lo que hay de positivo en él. La 

visión positiva no debe confundirse con una visión ingenua o idealística en donde se 

tiende a ver cualidades donde no las hay o a eliminar errores donde se dan. No es una 

visión positiva, sino que es una visión realista. Intentaremos dar una explicación de esta 

visión realista que requiere ver el reflejo de Dios en el otro y una gran dosis de ascesis.  

 

La exhortación apostólica es muy clara cuando habla de capacidad. No esta hablando de 

don o de gracia de Dios, sino de una capacidad. Las capacidades van más allá de los 

talentos espirituales o de los dones recibidos. Se habla de capacidad cuando se ha 

ejercitado con paciencia ciertos actos tendientes a lograr un objetivo prefijado por el 

individuo. Pondremos el ejemplo, muy similar al que explicaremos posteriormente, de 

aquellas personas que quieren captar los detalles en un paisaje, quien para plasmarlos en 

un lienzo, quien para después hacer una descripción literaria o un poema, quien 

simplemente por la paz y la tranquilidad que le reporta el contacto con la naturaleza. De 

frente a una montaña comenzará contemplando sólo una mole inmensa de verde. Pasará 

después a focalizar la mirada en un parte de aquel verde inmenso, quizás en algún grupo 

de árboles que destacan en la montaña, una roca o un escarpado. Procederá a posar su 

mirada no sólo en los árboles, la roca o el escarpado, sino a percibir el juego de luces y 

sombras que juegan en aquel punto de la montaña. O bien en la armonía de formas que 

describen  dichos objetos. Irá por tanto adquiriendo esta capacidad mediante el ejercicio 

paciente y continuo de su mirada, de su sensibilidad, unido quizás a ciertos 

conocimientos que le vendrán del paisajismo o de la teoría de los colores. Su capacidad 

irá creciendo conforme contempla los paisajes ejercitando los actos antes mencionados. 

 

La capacidad de ver ante todo lo que hay de positivo en el otro, comienza quizás con la 

capacidad de silenciar o disculpar sus errores, sus defectos, sus deficiencias. No significa, 

como hemos dicho, cerrar los ojos al error o los defectos, sino silenciarlos, es decir, 

esforzarnos por que no griten más que sus aciertos, sus logros, sus cualidades, que 

conforman todo lo que hay de positivo  en el otro. Por eso decíamos que se requiere de 

una gran dosis de ascesis. Por naturaleza humana tendemos a ver el mal que hay en los 

demás, y esto no por hacérselo notar al otro. Se da quizás en nosotros un acto reflejo de 

buscar inconscientemente lo negativo que hay en el otro para compensar de alguna 

manera el mal que hay en nosotros y así no sentirnos mal frente al otro o por lo menos, 

saber que somos igual que los demás. Al fin y al cabo no soy tan malo como los demás, 

podría ser el pensamiento que hace de chivo expiatorio, para justificar nuestros defectos y 

ni sentirnos tan mal. Pudiera ser también que buscamos inconscientemente el mal en los 

demás para no aceptar que los otros van más adelantados en la santidad a la que todos 

estamos llamados. Sea lo que fuera, existe en nosotros esa tendencia a ver el mal que hay 

en los demás, no fijándonos en el bien que puede haber en ellos. 

 

Por ello el Papa Juan Pablo II nos invita a cultivar esta capacidad de ver ante todo lo que 

hay de positivo en el otro. Cultivar esta capacidad partiendo en primer lugar de lo que es 

el otro: una criatura de Dios, amada y querida por Él. Y si es una persona consagrada 

como yo, darme cuenta que ha recibido la misma llamada que yo, y si el caso, con el 

mismo carisma. Para comenzar a cultivar esta capacidad se necesita, como decíamos, 



 - 18 - 

silenciar los defectos y los errores. Es lógico que salten a la vista, no podemos ni 

debemos suprimirlos, pero lo que debemos hacer es hacer que surjan sus cualidades y sus 

buenas obras. Por ello, podemos siempre preguntarnos al ver sus defectos y errores, este 

hermano mío, ¿no podrá ser un santo a pesar que tiene este defecto o ha cometido este 

error? A partir de esta pregunta, que silencia sus defectos y errores, podemos comenzar a 

preguntarnos por las cualidades, dones y obras que lo acercan al ideal de santidad, de 

acuerdo a su condición de bautizado o consagrado, según sea el caso. Comenzamos por 

tanto un ascesis al negarnos a ver sólo los errores y defectos, para comenzar a cultivar la 

capacidad de fijar nuestra mirada en los aciertos, dones y obras buenas que ha realizado y 

que seguramente realiza. 

 

Una vez que se ha ejercitado esta capacidad podremos entonces acogerlo y valorarlo por 

lo que es, como un regalo de Dios para mí. Aquí radica la diferencia entre soportar al 

hermano y acoger al hermano. Se soporta al hermano cuando no se ha ejercido la 

capacidad de ver lo que hay de positivo en él. Se acoge al hermano cuando se le 

contempla por lo que es, como una criatura de Dios, con sus defectos y errores, pero 

también y sobretodo con sus aciertos, dones y obras buenas. 

 

Esta postura acrecentará en nosotros la espiritualidad de comunión.  

 

 

2. “ Dar espacio al hermano”. 

 

―En fin, espiritualidad de la comunión es saber « dar espacio » al hermano, llevando 

mutuamente la carga de los otros (cf. Ga 6,2) y rechazando las tentaciones egoístas que 

continuamente nos asechan y engendran competitividad, ganas de hacer carrera, 

desconfianza y envidias.‖
33

 

 

La situación del mundo, lo sabemos muy bien, la podemos sintetizar en un 

individualismo desenfrenado. ―La realización rigurosamente individual se evidencia en 

los valores predominantes absolutizados en orden creciente: dinero, bienestar material, 

carrera, imagen, éxito, placer, poder.‖
34

  Un individualismo que lleva a hacer de la 

persona el centro del mundo, olvidando incluso a sus semejantes: ―Junto con la difusión 

del individualismo, se nota un decaimiento creciente de la solidaridad interpersonal: 

mientras las instituciones asistenciales realizan un trabajo benemérito, se observa una 

falta del sentido de solidaridad, de manera que muchas personas, aunque no carezcan de 

las cosas materiales necesarias, se sienten más solas, abandonadas a su suerte, sin lazos 

de apoyo afectivo.‖
35

 Es tan sólo una manifestación más de la cultura de la muerte que el 

Papa Juan Pablo II explicitó en la encíclica Evangelium vitae. 

 

Las personas consagradas tienen una tarea ingente para contrarrestar este individualismo 

y enseñar al mundo la posibilidad de vivir en paz y tranquilidad. Como un elemento 

esencial de la vida consagrada, la fraternidad, que refleja el misterio de la unidad 

                                                 
33 Ibidem. 
34 Vittore Mariani, Pedagogía della vita comunitaria, Editrice AVE, Roma, 2001, p. 10. 
35 Juan Pablo II, Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 8 



 - 19 - 

trinitaria y el misterio de la unidad de Cristo con la Iglesia, es signo claro de la unidad 

que se puede alcanzar cuando se respeta y se da lugar, se da espacio, a los hermanos. Las 

personas consagradas, en el ejercicio de dar espacio a los hermanos, pueden servir de 

testimonio a lo sociedad para enseñarles a convivir entre ellos, sin hace caso a las 

diferencias de nacionalidad, cerdo religioso o político. Es respetar simplemente la misión 

que cada uno debe desempeñar en esta tierra. La misión que debe desempeñar cada uno, 

forma una amalgama que permite unir sin reñir, las más diversas diferencias que pueden 

darse entre los hombres. No se trata por tanto sólo de un respeto frío y ajeno al interesarse 

de la persona. Es poner en práctica la acogida favorable al hermano, de la que 

hablábamos renglones arriba, en la conciencia de que la misión que él debe desempeñar 

aportará un contenido a la misión global. 

 

Las mujeres consagradas que viven de acuerdo a su misión, serán capaces de compartir 

un estilo de vida que permita a cada hermana de la comunidad desarrollarse de acuerdo a 

la misión a la que Dios le ha encomendado, no como una célula que desempaña en 

solitario su función, sino como una célula que comparte su función con todas las demás. 

―Pongan, pues, especial solicitud los religiosos en que, por ellos, la Iglesia demuestre 

mejor cada día a fieles e infieles, el Cristo, ya sea entregado a la contemplación en el 

monte, ya sea anunciando el Reino de Dios a las multitudes, o curando enfermos y 

heridos y convirtiendo los pecadores a una vida correcta, o bendiciendo a los niños y 

haciendo el bien a todos, siempre obediente a la voluntad del Padre que le envió.‖
36

 Si la 

comunidad sabe hacer espacio a la hermana para que pueda cumplir con la misión 

asignada, desaparecerán los celos, las envidias, las competencias. Y este estilo de vida 

comunitario está llamado a ejercer de guía para las comunidades sociales. No en vano, 

líderes políticos indiferentes o en oposición con la religión católica, valoran y alaban el 

servicio prestado por las comunidades religiosas, no tanto por la eficiencia en sus 

servicios, sino por el espíritu de paz que en ellos se vive. 

 

El proyecto comunitario no está en contraposición con el proyecto de cada individuo. 

Vivir la espiritualidad de comunión no es ni suprimir la misión individual, ni imponer la 

misión comunitaria al individuo. ―El proyecto comunitario es matriz de identidad. Es 

<<laboratorio>> para el crecimiento personal y comunitario, dado que ayuda al individuo 

a clarificarse a sí mismo quién es y los motivos por los que ha decidido dar la propia 

vida. Una fraternidad no es válida porque ayuda a la persona a satisfacer las propias 

necesidades ni porque la hace más sociable, eficaz o porque le ayuda a inserirse mejor 

(…) La comunidad es válida solamente si invita a los miembros a conocerse y a 

encontrarse a sí mismos, a expresarse en libertad y a aceptarse mutuamente, a hacerse 

responsables de un proyecto compartido: Dios y su Reino.‖
37

 

 

Las mujeres consagradas harán mucho bien a sí mismas y a la sociedad si revisan con 

seriedad el espíritu de comunión dentro de sus comunidades. Por la formación recibida, 

por el paso de los años que dejan su huella al rebajar el fervor primero, por la dificultad 

natural de unir la vida de oración con la vida de apostolado, las comunidades religiosas 

                                                 
36 Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Lumen gentium, 21.11.1964, n. 46 
37 Juan Mari Ilarduia, Il progetto comunitario, cammino d’incontro e comunione, EDB, Bologna, 2004, p. 

29. 



 - 20 - 

pueden desgastarse y reducirse a una vida de individualidades en colectividad. En esos 

momentos la comunidad no reproduce el rostro de Cristo. Una ayuda para recobrar la 

espiritualidad de comunión será la vuelta a la vivencia fiel y dinámica del carisma, ya que 

éste es un aglutinante de voluntades en un estilo de vida muy peculiar, orientado siempre 

a cumplir la voluntad de Dios. ―Vivir en comunidad es, en realidad, vivir todos juntos la 

voluntad de Dios, según la orientación del don carismático, que el Fundador ha recibido 

de Dios y ha transmitido a sus discípulos y continuadores (…) La profunda comprensión 

del carisma lleva a una clara visión de la propia identidad, en torno a la cual es más fácil 

crear unidad y comunión.‖
38

 

 

 

 

 

D. Contribución de la vida consagrada a la santidad  de la Iglesia. 

 

 

1. La vida consagrada como patrimonio de la Iglesia. 

 

Comprender en toda su anchura lo que ha significado el Concilio Vaticano II para la vida 

consagrada requerirá todavía largos años de reflexión y estudio. No es posible abarcar en 

el arco de medio siglo las transformaciones que han supuesto la actuación o puesta en 

marcha de los decretos conciliares y los innumerables documentos que el Magisterio ha 

generado
39

. Bástenos pensar en la teología de la vida consagrada. Antes del Concilio, el 

estudio o la reflexión teológica sobre la vida consagrada, si se le puede dar este título, se 

reducía a una serie de prescripciones que versaban siempre más o menos sobre el campo 

de la ascética y la reglamentación de las funciones que deberían cumplir las personas 

consagradas. Cada congregación o instituto de vida consagrada debería seguir una 

espiritualidad propia que muchas veces estaba delineada sobre unos actos de piedad o 

prácticas externas que se habían ido acumulando a través de los años, o incluso, de los 

siglos, y que poco o nada tenían que ver con la esencia de la vida consagrada y que 

decían menos a los hombres del siglo XX. 

 

El Concilio Vaticano II significó no sólo el nacimiento de la Teología de la vida 

consagrada, sino la capacidad de la vida consagrada para verse a sí misma, y ver el 

mundo, con la posibilidad de darle una respuesta. Es el momento del florecimiento de 

innumerables movimientos y asociaciones que ponen de manifiesto la capacidad de la 

Iglesia de renovarse para acudir en ayuda del hombre, permaneciendo fiel, con una 

fidelidad dinámica, al mandato recibido de Jesucristo: <<Id por todo el mundo y predicad 

                                                 
38 Congregación para los Institutos de vida consagrada y las sociedades de vida apostólica, La vida fraterna 

en comunidad, 2.2.1994, n. 45. 

 
39 ―Estoy convencido de que las nuevas generaciones podrán servirse durante mucho tiempo todavía de las 

riquezas que ha ofrecido este Concilio del siglo XX.‖ Juan Pablo II, Testamento espiritual,17.3.2000. ―Con 

el pasar de los años, los documentos conciliares no han perdido su actualidad; al contrario, sus enseñanzas 

se revelan particularmente pertinentes ante las nuevas instancias de la Iglesia y de la sociedad actual 

globalizada.‖ Benedicto XVI, Alocución al final de la misa concelebrad junto a los Cardenales en la 

Capilla Sixtina, 20.4.2005, n. 3. 



 - 21 - 

el evangelio>>. ―Es precisamente dentro de esta década de los sesenta cuando Kiko 

Argüello vive en Palomeras Altas (Vallecas, Madrid), en los inicios del Camino 

Neocatecumenal; Andrea Riccardi intuye en las chabolas de Primavalle, en las afueras de 

Roma, lo que se convertirá en la Comunidad de San Egidio al servicio de los pobres; don 

Luigi Giussani <<inventa>> con su Juventud Estudiantil el eslogan que dará nombre a su 

movimiento: Comunión y Liberación; Patti Mansfield, quien será líder de la Renovación 

Carismática, experimenta fuertemente por primera vez al Espíritu Santo en un fin de 

semana de retiro en Duquesne; José María Escrivá de Balaguer abre en la periferia de 

Roma una nueva obra de apostolado, de las muchas que ha emprendido ya: el Centro 

ELIS, del Opus Dei, para la formación profesional de los jóvenes; José Kentenich regresa 

de su largo exilio en Milwaukee y dedica los últimos tres años de su vida en la 

consolidación del movimiento Schoenstatt en todo el mundo; y Chiara Lubich lleva años 

impulsando el movimiento de los Focolares, por mencionar sólo algunas de las más 

conocidas nuevas realidades eclesiales.‖
40

 

 

Paradójicamente, la vida consagrada del post-concilio se vio zarandeada en esta misma 

década de los sesenta y los setentas por las corrientes, no del Concilio, sino de las 

interpretaciones que se hacían al Concilio. ―Se formaban diversas corrientes en la 

interpretación de los documentos conciliares y en la aplicación de las normas. Las raíces, 

profundas, no sufrirían mella, pero el vendaval se cobró ramas, hojas, frutos tiernos. Unos 

estaban recelosos ante el nuevo giro que el Concilio había dado a la Iglesia para que su 

acción en el mundo contemporáneo fuera más incisiva; otros, en cambio, interpretaron el 

aggiornamento como una invitación a desbordar los cauces de la liturgia, de la disciplina 

sacerdotal y religiosa. A veces resultó herida la fe de los fieles; otras, se cometieron 

aberraciones litúrgicas; la desorientación tocaría amplios estratos de la vida religiosa y 

sacerdotal provocando numerosísimas deserciones; sobrevendría la crisis vocacional, el 

progresivo abandono de la práctica sacramental y la laicización de las costumbres en 

muchas sociedades tradicionalmente cristianas.‖
41

 

Muchos de los que interpretaban por cuenta propia el Concilio, comenzaron a presagiar lo 

que ellos consideraban inevitable, la desaparición de la vida consagrada. El eco de esas 

voces ha llegado hasta nuestros días, y así hay quienes propugnan por un cambio radical 

en el concepto de la vida consagrada. Hay quien confundió y sigue confundiendo la 

renovación con el aggiornamento. Hay quien aún propone la re-fundación en lugar de la 

reapropiación del carisma. 

Paulo VI había ya previsto la inadecuada aplicación e interpretación del Concilio en la 

exhortación apostólica Evangelica testificatio: ―La "pregunta apremiante" que Evangelica 

testificatio formula al final de la exhortación apostólica sobre renovación de la vida 

religiosa, aparece como un grito del corazón con el cual Pablo VI expresa su apasionada 

preocupación pastoral, su gran amor por el hombre y el mundo de hoy, la confianza que 

pone en los religiosos y las religiosas. Las opciones concretas de renovación aparecen allí 

esclarecidas. Su apremio incita a una fidelidad que devuelva al momento actual de la vida 

                                                 
40 Ma. Bru Alonso, Testigos del Espíritu. Los nuevos líderes católicos: movimientos y comunidades, 

Madrid, Edibesa, 1998. 
41 Ángeles Conde y David J.P. Murray, Fundación, Editorial Planeta, Barcelona, 2005, p. 239. 



 - 22 - 

y misión de cada Instituto el ardor con que los Fundadores se dejaron conquistar por la 

fuerza inicial del Espíritu.‖
42

 

La contestación al magisterio sigue teniendo también en nuestros días un peso no 

despreciable en el desarrollo de la vida consagrada. Guiados por el relativismo
43

 y el 

individualismo, pretenden rebajar el ideal de la vida consagrada, y en lugar de crear el 

hombre interior
44

, buscan categorías humanas que permitan adecuar los altos ideales 

espirituales y evangélicos de la vida consagrada a los valores de moda hoy en boga. Hay 

quien, por ejemplo entiende la renovación como el relajamiento de las costumbres, o 

quien quiere diluir el mensaje de Cristo para entablar el diálogo, borrando toda identidad 

propia. 

Y toda esta confusión, además de crear zozobra y perplejidad entre los cristianos lanza el 

mordiente de la duda al cuestionarse si la vida consagrada aún puede ser considerada 

como parte integrante de la Iglesia, o no tendría más bien que ser apartada, como una 

práctica de piedad medieval y caduca. El Magisterio de la Iglesia ha venido repitiendo 

que la vida consagrada no es un añadido en la Iglesia, ni una realidad dependiendo de las 

circunstancias de tiempos y lugares. Es una realidad viva que pertenece plenamente a la 

vida de la Iglesia. ―La presencia universal de la vida consagrada y el carácter evangélico 

de su testimonio muestran con toda evidencia —si es que fuera necesario— que no es 

una realidad aislada y marginal, sino que abarca a toda la Iglesia. Los Obispos en el 

Sínodo lo han confirmado muchas veces: « de re nostra agitur », « es algo que nos afecta 

».En realidad, la vida consagrada está en el corazón mismo de la Iglesia como elemento 

decisivo para su misión, ya que « indica la naturaleza íntima de la vocación cristiana »y 

la aspiración de toda la Iglesia Esposa hacia la unión con el único Esposo.‖
45

 

Por ello, ante la dificultad aparente que muchos han puesto a la vida consagrada, como 

parte inherente de la Iglesia, conviene de alguna manera repasar el concepto vinculante 

con la Iglesia, es decir, la especial consagración que se recibe en la vida consagrada.  

La Iglesia está formada por bautizados. Y el bautizado, según lo expresado en toda la 

Teología post-conciliar, no es otra cosa que el fiel seguidor de Cristo que aspira a la 

santidad. ―Preguntar a un catecúmeno: <<¿quieres recibir el Bautismo?>>, significa al 

                                                 
42 Sagrada Congregación para los religiosos e institutos seculares, Religiosos y promoción humana, 

28.4.1978, n. 30 
43 Denunciado y explicado magistralmente por el entonces Cardenal Joseph Ratizinger en la homilía del 

inicio del Cónclave, 18.4.2005. 
44 ―El Papa Pablo VI, por su parte, ha recordado a los religiosos que, cualquiera que sea la diversidad de 

formas de vida y de carismas, todos los elementos de la vida religiosa deben siempre estar ordenados a la 

construcción del «hombre interior».‖ Congregación para los institutos de vida consagrada y las sociedades 

de vida apostólica, Orientaciones sobre la formación en los institutos religiosos, 2.2.1990, n. 2. Podemos 

también afirmar con un autor espiritual: ―En las cuestiones pastorales piensan más en conducir que en ser 

conducidos. En la liturgia piensan más en inventar fórmulas nuevas a su gusto que en asimilar 

personalmente y realizar fielmente las formas que la Iglesia les propone. Se diría que ignoran que siempre –

por muy adultos que seamos en Cristo- recibimos todo de la Iglesia, mientras que ella solamente recibe 

algo de nosotros‖. José Rivera y José María Iraburu, Espiritualidad católica, Centro de estudios de teología 

espiritual, Madrid, 1982, p. 151. 
45 Juan Pablo II, Exhortación apostólica  postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n.3  



 - 23 - 

mismo tiempo preguntarle: <<¿quieres ser santo?>>. Significa ponerle en el camino del 

Sermón de la Montaña: <<Sed perfectos como es perfecto vuestro Padre celestial>> (Mt 

5, 48).‖
46

 

Esta santidad, que no es otra cosa sino el seguimiento de Cristo, puede realizarse a través 

de varios caminos: la vida laical, la vida matrimonial, la vida sacerdotal y la vida 

consagrada. Nos encontramos por tanto con el primer punto de nuestra consideración. La 

vida consagrada está formada por hombres y mujeres que, como bautizados, tienden a la 

santidad. Todos los hombres, con su peregrinar en esta tierra, buscando transformar las 

realidades terrenas para que el Reino de Cristo pueda hacerse presente, dejan una huella 

en la Iglesia. Su testimonio personal, su labor a favor de la sociedad, su ejemplo de 

oración forman un todo que se compacta y se solidifica en un ejemplo para los cristianos 

de cualquier tiempo, lugar o condición social. Cada hombre o mujer, en su intento por ser 

cristiano, es decir, por ser un seguidor de Cristo, deja un camino trazado. Este camino la 

Iglesia lo hace propio y lo convierte en su patrimonio, de forma que puede ofrecer a las 

generaciones futuras no sólo la corona del triunfo de muchos de sus hijos, sino caminos y 

senderos diversos que otros hombres y mujeres pueden recorrer para alcanzar la santidad, 

es decir, la identificación personal con Cristo. 

La innovación se convierte en patrimonio común. Cada vida cristiana bien vivida se 

convierte en patrimonio para la Iglesia, pues ella, como madre y maestra hace propios las 

fatigas y los gozos que han vivido cada uno de sus hijos. Conoce estas vidas, las estudia, 

las valora y las compara a la luz de la vida de Cristo, para luego proponerlas como 

ejemplo a todos los cristianos, no ya como algo ajeno a ella, sino como algo que le 

pertenece, como patrimonio, porque ella misma la ha engendrado. La vida consagrada, se 

presenta a la par que la vida matrimonial, la vida clerical o la vida laical como diferentes 

formas para el seguimiento de Cristo. Sin perder su carácter específico, de especial 

consagración a Cristo, la vida consagrada representa una forma a través de la cual se 

puede ser cristiano. ―Vivir como religiosos auténticos en la Iglesia es participar en 

manera especial de la consagración, de la misión y de la oración de Cristo, que aparece en 

la Biblia como el supremo consagrado, el máximo apóstol o misionero y el sumo 

orante.‖
47

 

No puede decirse que la vida consagrada sea un accidente o un modo de vida pasajero 

dentro de la Iglesia. Es patrimonio de la Iglesia por dos motivos. Porque es una forma de 

vivir el cristianismo y porque Cristo lo inauguró, lo vivió e invitó a vivirlo a muchos 

otros cristianos a lo largo del tiempo. ―En realidad, la vida consagrada está en el corazón 

mismo de la Iglesia como elemento decisivo para su misión, ya que « indica la naturaleza 

íntima de la vocación cristiana »y la aspiración de toda la Iglesia Esposa hacia la unión 

con el único Esposo. En el Sínodo se ha afirmado en varias ocasiones que la vida 

consagrada no sólo ha desempeñado en el pasado un papel de ayuda y apoyo a la Iglesia, 

                                                 
46 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo millennio ineunte, 6.1.2001, n. 31. 
47 Ángel Pardilla, La forma di vita di Cristo al centro della formazione alla vita religiosa,Editrice Rogate, 

Roma, 2003, p. 405. 



 - 24 - 

sino que es un don precioso y necesario también para el presente y el futuro del Pueblo de 

Dios, porque pertenece íntimamente a su vida, a su santidad y a su misión.‖
48

  

 

2. La santidad de la vida consagrada como maestra de humanidad para un mundo 

relativista. 

Hemos establecido que la vida consagrada es inherente a la vida de la Iglesia porque 

Jesucristo inauguró y quiso que este estilo de vida prolongara a lo largo del tiempo. 

Somos testigo de los admirables ejemplos de vida consagrada que se han suscitado en la 

Iglesia a lo largo de estos dos milenios. ―A lo largo de los siglos nunca han faltado 

hombres y mujeres que, dóciles a la llamada del Padre y a la moción del Espíritu, han 

elegido este camino de especial seguimiento de Cristo, para dedicarse a El con corazón « 

indiviso » (cf. 1 Co 7, 34). También ellos, como los Apóstoles, han dejado todo para estar 

con El y ponerse, como El, al servicio de Dios y de los hermanos. De este modo han 

contribuido a manifestar el misterio y la misión de la Iglesia con los múltiples carismas 

de vida espiritual y apostólica que les distribuía el Espíritu Santo, y por ello han 

cooperado también a renovar la sociedad.‖
49

  

Para entender el siguiente paso de nuestra exposición, la santidad de la Iglesia como 

maestra de humanidad para un mundo relativista, cabe hacer la aclaración que la vida 

consagrada como un estilo de vida dentro de la Iglesia, hunde sus raíces en el bautismo y 

se explica sólo a través del bautismo, pues así como se dan distintas formas de seguir a 

Cristo entre los bautizados, así también se darán diversas formas de santidad, de acuerdo 

a los distintos estilos de seguir a Cristo. ―Sin embargo, conviene buscar la raíz de aquella 

consagración consciente y libre, y de la consiguiente entrega de uno mismo como 

propiedad a Dios en el Bautismo, sacramento que nos conduce al misterio pascual como 

vértice y centro de la Redención obrada por Cristo. Por tanto, para poner plenamente de 

relieve la realidad de la profesión religiosa, es necesario referirse a las vibrantes palabras 

de Pablo en la Carta a los Romanos: "¿O ignoráis que cuantos hemos sido bautizados en 

Cristo Jesús fuimos bautizados para participar en su muerte? Con El hemos sido 

sepultados por el bautismo para participar en su muerte, para que como El resucitó... así 

también nosotros vivamos una vida nueva". "Nuestro hombre viejo ha sido crucificado 

para que... ya no sirvamos al pecado". "Así pues, haced cuenta de que estáis muertos al 

pecado, pero vivos para Dios en Cristo Jesús". La profesión religiosa -sobre la base 

sacramental del bautismo en la que está fundamentada- es una nueva "sepultura en la 

muerte de Cristo"; nueva, mediante la conciencia y la opción; nueva, mediante el amor y 

la vocación; nueva, mediante la incesante "conversión". Tal "sepultura en la muerte" hace 

que el hombre, "sepultado con Cristo", "viva como Cristo en una vida nueva". En Cristo 

crucificado encuentran su fundamento último, tanto la consagración bautismal, como la 

profesión de los consejos evangélicos, la cual -según las palabras del Vaticano II- 

"constituye una especial consagración". Esta es a la vez muerte y liberación. San Pablo 

escribe: "consideraos muertos al pecado"; al mismo tiempo, sin embargo, llama a esta 

                                                 
48 Juan Pablo II, Exhortación apostólica  postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n. 3.  
49 Ibídem. n. 1. 



 - 25 - 

muerte "liberación de la esclavitud del pecado". Pero sobre todo la consagración religiosa 

constituye, sobre la base sacramental del bautismo, una nueva vida "por Dios en 

Jesucristo".‖
50

 

Con el bautismo todos los cristianos están llamados a vivir la santidad. Y para lograrlo 

Dios nos da el don de la gracia. Esta gracia la debemos hacer crecer a través de la 

constante muerte al pecado, pues hemos sido sepultados con Cristo y a través también de 

una vida nueva, que nos lleva a seguir a Cristo y a imitarlo. La forma de hacer crecer esta 

gracia es muy variada y está ligada fundamentalmente al estilo de vida que Dios ha 

querido para cada hombre. Así, en el matrimonio, dará unas gracias especiales, como en 

la vida laical o en la vida consagrada. Se dice por tanto que cada estilo de vida no 

aumenta la gracia bautismal, sino que la lleva a cumplimiento. De esta forma, la 

consagración religiosa no lleva a mayor cumplimiento la gracia bautismal, sino la 

consagración bautismal. Por eso, los documentos conciliares, especialmente Lumen 

gentium n. 46 y Perfectae caritatis n. 5, dirán que la consagración religiosa lleva a mayor 

cumplimiento la consagración bautismal, no la gracia bautismal. Decir que la 

consagración religiosa lleva a mayor cumplimiento la gracia bautismal querría significar 

que la consagración religiosa hace mejores cristianos a las personas consagradas que al 

resto de los fieles de la Iglesia. Lo que se dice es que la consagración religiosa lleva a 

mayor cumplimiento la consagración bautismal, pues si todos los bautizados están 

llamados a vivir la vida de Cristo, la persona consagrada, en razón de la especial 

consagración religiosa, puede vivir esa vida de una manera más perfecta, entendiendo por 

perfección la semejanza con Dios, a través del seguimiento íntimo de Cristo. ―La llamada 

del hombre a la perfección ha sido de alguna manera percibida por pensadores y 

moralistas del mundo antiguo y también posteriormente en las diversas épocas de la 

historia. Pero la llamada bíblica posee una característica totalmente original: es 

particularmente exigente cuando indica al hombre la perfección, a semejanza de Dios 

mismo. Precisamente de esta forma la llamada corresponde a toda la lógica interna de la 

Revelación, según la cual el hombre ha sido creado a imagen y semejanza de Dios 

mismo. Por tanto él debe buscar la perfección que le es propia en la línea de esta imagen 

y semejanza. Escribe San Pablo en la Carta a los Efesios: "Sed... imitadores de Dios, 

como hijos amados, y caminad en el amor, como Cristo nos amó y se entregó por 

nosotros en oblación y sacrificio de fragante y suave olor".‖
51

 

Este seguimiento especial de la persona de Cristo comporta un estilo de vida muy 

peculiar. La vivencia de los consejos evangélicos de pobreza, castidad y obediencia, 

dentro de un instituto religioso o entidad cualquiera aprobada y reconocida por la Iglesia, 

imprimen a la vida de la persona consagrada, unas características muy especiales. Y este 

estilo de vida, esta santidad, no está alejado del mundo, sino que puede ayudar al mundo 

como ejemplo para vivir la santidad en las realidades profanas. ―El compromiso radical 

de los consagrados en el seguimiento de Cristo impulsa a todos los cristianos a tomar 

mayor conciencia de su llamada y a apreciar mejor su belleza; les ayuda a aceptar con 

alegría los deberes que forman parte de su vocación, y los estimula a asumir tareas que 

respondan a las necesidades concretas de la actividad apostólica y caritativa. La vida 

                                                 
50 Juan Pablo II, Exhortación apostólica Redemptionis donum, 25.3.1984 n. 7. 
51 Ibídem. n. 4. 



 - 26 - 

consagrada es, por consiguiente, un signo que fortalece el impulso de todos al servicio del 

Reino.‖
52

 

Somos conscientes de la situación en que vive en el mundo. Sin hacer de este ensayo un 

documento exhaustivo, bien podemos citar las palabras de Benedicto XVI en su discurso 

inaugural: ―Cuántos vientos de doctrina hemos conocido en estas últimas décadas, 

cuántas corrientes ideológicas, cuántas modas del pensamiento… La pequeña barca del 

pensamiento de muchos cristianos con frecuencia ha quedado agitada por las olas, 

zarandeada de un extremo al otro: del marxismo al liberalismo, hasta el libertinismo; del 

colectivismo al individualismo radical; del ateísmo a un vago misticismo religioso; del 

agnosticismo al sincretismo, etc. Cada día nacen nuevas sectas y se realiza lo que dice 

san Pablo sobre el engaño de los hombres, sobre la astucia que tiende a inducir en el error 

(Cf. Efesios 4, 14). Tener una fe clara, según el Credo de la Iglesia, es etiquetado con 

frecuencia como fundamentalismo. Mientras que el relativismo, es decir, el dejarse llevar 

«zarandear por cualquier viento de doctrina», parece ser la única actitud que está de 

moda. Se va constituyendo una dictadura del relativismo que no reconoce nada como 

definitivo y que sólo deja como última medida el propio yo y sus ganas.‖
53

 

No son indiferentes o meras expresiones retóricas, las palabras que ha utilizado 

Benedicto XIV al referirse por primera vez a las personas consagradas: ―Os saludo a 

vosotros, religiosos y religiosas, testigos de la presencia transfigurante de Dios.‖
54

 Las 

personas consagradas, por la estrecha amistad con Dios, son para el mundo testigos del 

Absoluto y es la luz del Absoluto de la que está necesitada el mundo, de una presencia de 

Dios. Los desiertos interiores por los que vaga el hombre del siglo XXI, y que dan origen 

a tantos desiertos exteriores, no son sino el producto de no saber amar a Dios y de no 

tenerlo a Él como punto de referencia. El hombre del siglo XXI ha dejado de ser creyente 

para ser un crédulo, poniéndose él como centro de todo el universo, o poniendo a otros en 

el centro de la creación. De esta manera vemos como las ideologías que habían prometido 

la liberación del hombre han caído una tras otra y ahora, la sutil pero penetrante y 

agresiva ideología del relativismo ha alzado su pendón como baluarte de la felicidad, 

olvidando que el hombre como criatura no podrá ser verdaderamente feliz sino fija sus 

límites de acuerdo a su propia naturaleza. 

No se habla ya de un desprecio o alejamiento de Dios, sino de un olvido total y completo 

de Dios. Mientras que las nuevas generaciones no conocen a Dios, las generaciones 

mayores lo han olvidado o lo han desterrado de sus vidas, reservándolo, en el mejor de 

los casos, para los eventos que ellos consideran folclorísticos o meramente culturales: 

Navidad, Pascua, celebraciones familiares en común, exequias de difuntos. Buscando la 

felicidad en lo pasajero, porque el hombre se erige como medida de su propia felicidad, 

ponen su esperanza en aquello que delude, sin aceptar, por egoísmo y vanidad, la fatuidad 

y vacío de sus vidas. ―En la raíz de la pérdida de la esperanza está el intento de hacer 

prevalecer una antropología sin Dios y sin Cristo. Esta forma de pensar ha llevado a 

considerar al hombre como « el centro absoluto de la realidad, haciéndolo ocupar así 

                                                 
52 Juan Pablo II, Catequesis del Papa durante  la audiencia del 8.3.1995, n. 1. 
53 Card. Joseph Ratzinger, Homilía en la misa por la elección del Papa, 18.4.2005. 
54 Ibídem. 



 - 27 - 

falsamente el lugar de Dios y olvidando que no es el hombre el que hace a Dios, sino que 

es Dios quien hace al hombre. El olvido de Dios condujo al abandono del hombre », por 

lo que, « no es extraño que en este contexto se haya abierto un amplísimo campo para el 

libre desarrollo del nihilismo, en la filosofía; del relativismo en la gnoseología y en la 

moral; y del pragmatismo y hasta del hedonismo cínico en la configuración de la 

existencia diaria ». La cultura europea da la impresión de ser una apostasía silenciosa por 

parte del hombre autosuficiente que vive como si Dios no existiera.‖
55

 

Frente a este relativismo y pérdida de la esperanza, la santidad de las personas 

consagradas se presenta como un signo de aliento y de vida. El relativismo puede 

expresarse de muy diversas formas y frente a cada una de ellas, la santidad de la vida 

consagrada puede servir de contrapeso que ilumine y guíe al hombre a la verdadera 

felicidad. 

El hombre no puede vivir sin esperanza, no puede vivir sin alimentar su espíritu, por más 

reacio que se muestre a las realidades trascendentes. De creyente pasar a ser crédulo que 

pone su fe en cualquier bagatela que le produzca un poco de satisfacción espiritual, 

narcotizando sus ansias de infinito o reduciéndolas a lo más inmediato. Como buen hijo 

que es de su tiempo, el hombre contemporáneo no sabe ni quiere saber lo que significa 

construir la felicidad. Guiado por lo principios de una tecnología, centra su vida en lo 

inmediato y lo placentero, sin cuestionarse por el futuro. Y al encontrarse con 

espiritualidades que prometen la felicidad en píldoras, o en recetas al alcance de la mano 

(aunque a veces no al alcance de cualquier bolsillo), se desilusiona al paso del tiempo, 

para buscar otra alternativa. Frente a este mercadillo de ofertas baratas, la santidad de la 

vida consagrada se muestra como anclada a algo seguro, a algo que no pasa y que al 

mismo tiempo da la felicidad, la verdadera felicidad. Pero para ello, la persona 

consagrada debe creer, verdaderamente creer en Aquél a quien ha consagrado su vida, de 

lo contrario su fe será lánguida, marchita, sin capacidad de ser maestra en el arte de poner 

a Dios como el único necesario, el único que da sentido en esta vida, el único que no 

desilusiona. ―Así, la demanda de nuevas formas de espiritualidad que se produce hoy en 

la sociedad, ha de encontrar una respuesta en el reconocimiento de la supremacía 

absoluta de Dios, que los consagrados viven con su entrega total y con la conversión 

permanente de una existencia ofrecida como auténtico culto espiritual.‖
56

  Y más 

concretamente, está supremacía absoluta de Dios, cuando se centra en Cristo, que así 

debiera ser para toda persona consagrada, es capaz de hacer ver a los hombres, y 

especialmente a los jóvenes, la belleza de una vida que no tiene miedo de centrar todo en 

Cristo porque en él encuentra la verdadera y única felicidad. ―¡No tengáis miedo de 

Cristo! Él no quita nada, y lo da todo. Quien se da a Él, recibe el ciento por uno. Sí, abrid, 

abrid de par en par las puertas a Cristo, y encontraréis la verdadera vida.‖
57

 Cuando la 

persona consagrada hace de Cristo el centro de su vida, de su penar y de su actuar, es 

capaz de ser un testimonio que interpela las conciencias de los hombres y las mujeres del 

mundo, porque centrar la vida en un ideal que no defrauda es motivo de cuestionamiento 

para los hombres que pasan su vida llenándola de ideales vagos y deletéreos.  

                                                 
55 Juan Pablo II, Exhortación apostólica postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 9. 
56 Ibídem. n. 38. 
57 Benedicto XIV, Homilía de la misa de inicio del pontificado, 24.4.2005. 



 - 28 - 

La santidad de las personas consagradas es también maestra de humanidad para un 

mundo que vive relativizando los valores objetivos sobre los que se fundamenta el 

devenir y el ser del hombre. El hombre postmoderno ha declarado no sólo la incapacidad 

del hombre para descubrir los valores objetivos en los que se apoya la existencia humana, 

sino incluso la existencia misma de dichos valores
58

. La interpretación que del mundo 

tiene cada hombre, es la máxima sobre la que se guían las conciencias y las sociedades 

actuales. Este relativismo que se precia de ser liberal, corre el riesgo de tiranizar las 

conciencias y la misma libertad del individuo, pues al alejarse de la visión real y objetiva 

de la verdad, permite que cualquier ideología o interpretación personal se sitúe como 

rector de las conciencias y de los individuos. 

Las personas consagradas, en el seguimiento que hacen de la persona de Cristo, permiten 

ver a los hombres la posibilidad de cimentar la vida en valores que van más allá de 

interpretaciones subjetivas y personales. Valores, según algunos, que ahora cobran un 

tinte de fundamentalismo, pero que son los verdaderos valores sobre los que se 

consolidan la existencia humana, independientemente del credo religioso o de ideologías. 

Una creencia en el ser Absoluto, en su poder y en su capacidad rectora y organizadora del 

mundo. Al poner su vida en manos de Dios, las personas consagradas proclaman no sólo 

la supremacía del Ser eterno y trascendental, sino la posibilidad de construir una 

civilización basada en valores objetivos, libre de toda interpretación personalista. La vida 

fraterna en común en dónde la existencia gira en torno a unos valores claros, específicos 

y trascendentes, pone de manifiesto a la sociedad humana la posibilidad de vivir la vida 

en clave del respeto, la ayuda recíproca y la mutua colaboración. ―La vida consagrada es 

signo y testimonio del auténtico destino del mundo, que va mucho más allá de las 

perspectivas inmediatas y visibles, incluso legítimas y debidas, para los fieles llamados a 

un compromiso secular: según el Concilio, <<los religiosos, en virtud de su estado, 

proporcionan un preclaro e inestimable testimonio de que el mundo no puede ser 

transformado ni ofrecido a Dios sin el espíritu de las bienaventuranzas>>.‖
59

 

Los tres consejos evangélicos siempre han sido un preclaro anuncio de un estilo de vida 

que prefigura la existencia del cielo. Sin embargo, además de este valor innegable de 

anuncio del Reino de los cielos, hoy tienen una mayor actualidad para el mundo 

fragmentado por el relativismo. La libertad en el mundo contemporáneo no es ya la 

capacidad de elegir lo que más y mejor convenga al desarrollo del hombre. Hoy, por el 

relativismo exasperado en el que vivimos, la libertad se entiende ya no como la capacidad 

de elegir lo mejor, sino como la posibilidad de hacer lo que se piense que es mejor, 

recudiendo lo mejor a lo más conveniente a los intereses personales, lo que más pueda 

producir el placer en forma inmediata y más duradera. La capacidad de elección ha 

pasado de elegir lo que más puede hacerme hombre a lo que más puede producirme 

                                                 
58 ―De esta cultura forma parte también un agnosticismo religioso cada vez más difuso, vinculado a un 

relativismo moral y jurídico más profundo, que hunde sus raíces en la pérdida de la verdad del hombre 

como fundamento de los derechos inalienables de cada uno.‖ Juan Pablo II, Exhortación apostólica 

postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 9. 

 
59 Juan Pablo II, Catequesis del Papa durante  la audiencia del 8.3.1995, n. 4. 



 - 29 - 

placer o satisfacción personal
60

. En este contexto de libertad, el consejo evangélico de la 

obediencia ayuda al hombre fragmentado por el relativismo a fijar sus coordenadas en su 

realidad más profunda. La persona consagrada que vive la obediencia, lo hace porque 

descubre el medio para ser lo que debe ser. En la obediencia no renuncia a su juicio, ni a 

su capacidad de elección ni de libre albedrío. Al contrario, hace uso de su juicio, de su 

capacidad de elección y de su libre albedrío al analizar su identidad, al elegir los medios 

más adecuados que le lleven a adquirir esta identidad y a amar y querer estos medios. ―En 

efecto, la actitud del Hijo desvela el misterio de la libertad humana como camino de 

obediencia a la voluntad del Padre, y el misterio de la obediencia como camino para 

lograr progresivamente la verdadera libertad. Esto es lo que quiere expresar la persona 

consagrada de manera específica con este voto, con el cual pretende atestiguar la 

conciencia de una relación de filiación, que desea asumir la voluntad paterna como 

alimento cotidiano (cf. Jn 4, 34), como su roca, su alegría, su escudo y baluarte (cf. Sal 

1817, 3). Demuestra así que crece en la plena verdad de sí misma permaneciendo unida a 

la fuente de su existencia y ofreciendo el mensaje consolador: « Mucha es la paz de los 

que aman tu ley, no hay tropiezo para ellos » (Sal 119118, 165).‖
61

 

El mundo relativista, irónicamente, ha hecho del placer un punto fijo. La satisfacción 

personal a través del placer, del bienestar, del poder sobre los otros son puntos sobre los 

que inexplicablemente gira la vida de las personas que supuestamente se dicen libres, 

pero que comprometen toda su vida al valor de la sensualidad. Para satisfacer dicho valor 

no dudan en hipotecar su tiempo y sus energías. Esta inversión de toda la persona en 

torno al valor de la sensualidad origina en no pocas ocasiones estados de vida que, por 

procurarse un placer efímero, sacrifican valores reales y objetivos. Así, hay quien por 

satisfacer la pasión del placer no duda en sacrificar el valor de la familia, del negocio o de 

la propia reputación. Frente a esta situación la santidad de los que viven el consejo 

evangélico de la castidad puede proponerse como una ayuda liberadora, pues sirve de 

testimonio para hacer ver que es posible no sucumbir a las exigencias de la pasión, 

cuando se tiene un ideal. Frente a los imperativos de aquellos que hacen ver que la 

satisfacción de las necesidades corporales constituye el valor supremo del hombre y que 

no es posible substraerse a satisfacerlas plenamente sin quedar traumado o no realizado 

plenamente, los consagrados que ofrecen a Dios el don de la castidad, pueden servir de 

ejemplo para enseñar a los hombres a encauzar por los caminos de la recta razón, las 

pulsiones de los instintos y las pasiones, sin despreciar los cuidados normales que el 

cuerpo requiere. ―En particular, resulta importante para el mundo actual el testimonio de 

la castidad consagrada: testimonio de un amor a Cristo más grande que cualquier otro 

amor, de una gracia que supera las fuerzas de la naturaleza humana, de un espíritu 

                                                 

60
 Baste pensar que esta concepción de libertad ha también permeado la vida de las personas consagradas, 

especialmente en lo que se refiere a la vida consagrada: ―La afirmación unilateral y exasperada de la 

libertad ha contribuido a difundir en Occidente la cultura del individualismo, con el debilitamiento del ideal 

de la vida común y del compromiso por los proyectos comunitarios.‖ Congregación para los institutos de 

vida consagrada y las sociedades de vida apostólica, La vida fraterna en comunidad, 2.2.1994, n. 4b.   

 
61 Juan Pablo II, Exhortación apostólica  postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n. 91. 



 - 30 - 

elevado que no se deja atrapar en los engaños y ambigüedades que encierran a menudo 

las reivindicaciones de la sensualidad.‖
62

  

 

                                                 
62 Juan Pablo II, Catequesis del Papa durante  la audiencia del 8.3.1995, n. 6. 


