LA IGLESIA, LUGAR PARA VIVIR LA VOCACION UNIVERSAL Y ESPECIFICA

COow>

Wbk >

A S VY

A LA SANTIDAD.

La Iglesia y la santidad.

Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion. (NMI, 43) (12 parte)
Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion. (NMI, 43) (22 parte)
Contribucién de la vida consagrada a la santidad de la Iglesia.

La Iglesia y la santidad.

La llamada universal y especifica a la santidad: importancia de centrar todo en Cristo.
La necesidad de un lugar en donde desarrollar la respuesta a la santidad.

La Iglesia, lugar adecuado para responder a la llamada a la santidad.

. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion. (NMI, 43) (12 parte).

Reavivar y actualizar el misterio de la inhabitacion de la Trinidad en los hombres.
Profunda comunion con los miembros del cuerpo mistico.

Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion. (NMI, 43) (22 parte).
Cultivo de una vision positiva y esperanzadora.
“Dar espacio” al hermano.

Contribucién de la vida consagrada a la santidad de la Iglesia.

La vida consagrada como patrimonio de la Iglesia.

La santidad de la vida consagrada como maestra de humanidad para un mundo
relativista.



A. LA IGLESIA.

1. La llamada universal y especifica a la santidad: importancia de centrar todo en
Cristo.

Todo comenzo desde que Jesus en Galilea, en el Monte de las Bienaventuranzas lanzo su
“plan programatico” para la santidad (Mt. 5, 1 — 12). Pocas lineas, pocas palabras, pero
con la fuerza de cambiar los destinos de la humanidad, que no es algo de despreciar. Y
desde ese momento hasta nuestros dias, ha corrido mucha agua.

Sin embargo la invitacién permanece y muchos la han seguido... porque es una
invitacion universal, no exclusiva para unos cuantos. Asi la habrian entendido
muchisimos hombres y mujeres que por casi dos milenios, tomaron al pie de la letra esas
palabras. “Sed perfectos... como es perfecto vuestro Padre de los Cielos” (Mt. 5, 48),
inaugurando asi la novedad de una vida santa. Novedad, porque dicha palabra “perfectos”
no aparece antes en la Biblia. Pero a partir de esa cita, la encontramos ocho veces en el
Nuevo Testamento: Juan 17, 23; 1 Cor. 2, 6; Fil. 3, 15; Col. 4, 12; Hebr. 10, 14; Hebr. 13,
21; Sant. 1, 4.

Y es ésta misma invitacion la que ha hecho propia el Concilio Vaticano 1l, dedicando
enteramente en capitulo V de la Constitucion dogmatica Lumen Gentium: “Por eso, todos
en la Iglesia, ya pertenezcan a la jerarquia, ya pertenezcan a la grey, son llamados a la
santidad, segiin aquello del Apostol : "Porque ésta es la voluntad de Dios, vuestra
santificacion" (I Tes 4,3; Ef 1,4) (...) Todos los cristianos, de cualquier clase o condicién,
estan llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfeccion del amor”' Observamos
que el desarrollo teoldgico seguido en el tiempo de la renovacion, ha introducido
interesantes conceptos que han contemplado esta invitacion. Asi, observamos lo que dice
el Catecismo de la Iglesia catolica en el nimero 2013: “Todos los fieles, de cualquier
estado o régimen de vida, son llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfeccion
de la caridad. Todos estamos llamados a la santidad: <Sed perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto>." Y lo comprobamos més recientemente en la invitacion que Juan
Pablo II lanza a todos, después de la experiencia del Jubileo del 2000: “En realidad,
poner la programacion pastoral bajo el signo de la santidad es una opcién llena de
consecuencias. Significa expresar la conviccion de que, si el Bautismo es una verdadera
entrada en la santidad de Dios por medio de la insercion en Cristo y la inhabitacion de su
Espiritu, seria un contrasentido contentarse con una vida mediocre, vivida segun una ética
minimalista y una religiosidad superficial. Preguntar a un cateciimeno, « ;quieres recibir
el Bautismo? », significa al mismo tiempo preguntarle, « ;jquieres ser santo? » Significa
ponerle en el camino del Sermén de la Montafa: « Sed perfectos como es perfecto
vuestro Padre celestial » (Mt 5,48).”

! Concilio Vaticano 11, Constitucion dogmatica Lumen Gentium, 21.11.1964, n. 39 y 40.
2 Catecismo de la Iglesia Catélica (=CEC), Libreria Editrice Vaticana, 1992, n. 2013,
% Juan Pablo 11, Carta apostélica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 31



Cuando se dice que la vida cristiana comienza en el Bautismo, es necesario comprender
en todo su profundo sentido esta expresion. En el Bautismo, Dios toma posesion de
nuestra vida, nos introduce en la Vida de la Santisima Trinidad mediante una verdadera
participacion de su divinidad, nos convierte en hijos de Dios. Todo esto tiene una
inmensa trascendencia que es necesario considerar con atencién, para sacar
consecuencias practicas en el vivir cristiano. A partir del momento en que se recibe la
gracia bautismal, el Espiritu Santo comienza a actuar en el bautizado, convertido en ese
momento en santo: de tal manera que si muriese sin haber cometido un solo pecado, iria
inmediatamente al Cielo. Es esa santidad fruto del bautismo, la que a lo largo de la vida
el cristiano debe intentar conservar y hacer propia, con las gracias sucesivas y el esfuerzo
personal por derrotar pecado y sus consecuencias.

Hecho participe de la vida divina, al bautizado sélo le queda un camino Idgico coherente
con la gracia recibida gratuitamente: corresponder con todas sus fuerzas. A esta
correspondencia cabe Ilamarla adecuadamente santidad. La cual no es consecuencia de
una vocacion posterior, sino que tiene como punto de partida 1a gracia inicial, por la que
fue introducido en la vida de Dios y de la cual tendra que luchar con denuedo para no
salirse. Los demas sacramentos iran desarrollando las virtualidades especificas de cada
uno, siempre con miras a la plenitud cristiana bien como consolidacion de la gracia
bautismal y Ilamada al apostolado, en la Confirmacion; como alimento necesario para
recorrer el camino de la vida, en Eucaristia; recuperar la salud perdida por el pecado, en
la Penitencia siempre y en la Uncion de enfermos a la hora de la debilidad suprema;
garantizar la supervivencia de la especie y de la Iglesia simultineamente en los dos
sacramentos sociales matrimonio y orden sagrado.

El Bautismo introduce una Vida divina en la persona, como una especial sobrenaturaleza,
por la que queda dotada de lo que se puede denominar —con expresion original del Beato
Josemaria Escriva— de un instinto sobrenatural que, como él mismo afirmaba, lleva a
purificar todas las acciones humanas, a elevarlas al orden sobrenatural y convertirlas en
instrumento de apostolado. De este modo se adquiere la posibilidad de dar a la existencia
una unidad de vida, sencilla y fuerte de cuya consistencia depende en buena parte la
santidad.

Par aclarar mejor el concepto de santidad que hemos explicado, convendria hacer ver lo
gue no es, pues muchas veces se ha malinterpretado este llamado a la santidad. La
santidad, en palabras del tedlogo P. Paolo Scarafoni, I.c. no es un perfeccionismo que
busca s6lo una perfeccion basada en las propias fuerzas, o un sentimentalismo que
consiste en un miedo a perder las sensaciones de la relacion con Dios, o un legalismo en
donde sélo cuenta las normas y el cumplimiento escrupuloso de todas ellas.

Siendo la santidad una nueva vida en Cristo, introducida por el bautismo, convendra
centrar los esfuerzos en la relacion con Jesucristo. Si el bautismo da la posibilidad de ser
santo, esta santidad no es otra cosa que reproducir en nosotros la vida de Cristo.
“Convendra advertirlo claramente: la vida del hombre nuevo se inspira en la vida de

* paolo Scarafoni, | frutti dell’albero buono, Santitd e vita spirituale crsitocentrica, Edizioni Art, Roma,
2004.



Dios, no en la del mundo y de los hombres. El cristiano no imita al animal, ni siquiera al
hombre adamico (Rm. 8, 12; 12, 2), sino que vive segun el Espiritu divino. Y el modelo
eficiente, no sélo ejemplar, es siempre Jesucristo.” Si el alma humana anima a todo el
hombre entero, su cuerpo, su razén, su voluntad y sus sentimientos, esta alma que esta
Ilamada a la santidad debera estar animada por Cristo, configurando su entendimiento, su
voluntad, sus sentimientos, su subconsciente y su cuerpo a Cristo.

Por el entendimiento, el hombre aprende a conocer las cosas con el pensamiento de
Cristo, es decir, como las ve Cristo. Por la voluntad se aprende a buscar y querer los
unicos amores que tiene Cristo. Por los sentimientos aprendemos a “tener los mismos
sentimientos que tuvo Cristo” (Flp. 2, 5) siendo capaces de “cristianizar” nuestros
sentimientos, no dejandolos al vaivén de las situaciones externas o de nuestras fuerzas o
pasiones internas. Por el subconsciente aprendemos a impregnar nuestro ser del ser de
Cristo, hasta tener una segunda naturaleza teologal®.Y por el cuerpo tendremos un cuerpo
semejante al de Cristo y esto se daré plenamente en la resurreccion.

2. La necesidad de un lugar en donde desarrollar la respuesta a la santidad.

Anotamos como elementos de la santidad una Ilamada por parte de Dios que se da en el
bautismo para vivir la vida de gracia, es decir, una vida que asemeje lo méas posible a la
vida de Jesucristo. “La santita ¢ la comunione con Dio in Gesu Cristo e lo Spirito Santo.
Essa ¢ possibile perché 1’uomo viene chiamato da Gesu Cristo con 1’azione dello Spirito
Santo alla comunione con Lui, e riceve la grazia di poter rispondere a questa chiamata.”’

Nos interesa ahora reflexionar sobre la respuesta que da el cristiano a esta llamada a la
santidad. No ponemos en duda la llamada, pues sin duda alguna ésta se da en el bautismo.
Dios lo quiere, por tanto, da las gracias necesarias para que el hombre acceda a la
santidad. Pero, “la gracia no suprime la naturaleza”. Esta garcia de Dios no puede ir en
contra de la naturaleza del hombre, y concretamente, no puede ir en contra de su libertad.
Si bien es cierto que existe el llamado y que Dios pone a disposicién del hombre las
herramientas adecuadas —la gracia-, para que pueda ser santo, existird siempre el
elemento de la libertad. “Si quieres” es la invitacion que pareceria siempre lanzar Cristo a
todos los bautizados. Existe el llamado, se dan las garantias para alcanzar y llevarlo a la
plenitud, pero nada puede actualizarse si no es a través de la libertad del hombre.

Es el hombre que en el pleno uso de su libertad debe optar por aceptar la llamada. El
hombre acepta la Ilamada a la santidad y la hace una opcién fundamental en su vida. No
es una opcion que contempla s6lo un periodo de tiempo. No es una opcion que puede

> José Rivera, José Maria Iraburu, Espiritualidad catélica, Centro de estudios de teologia espiritual,
Madrid, 1982, p. 406.

® “La base que hay que presuponer en esta materia es la que podriamos llamar <la ley de impregnacion
progresiva de lo natural por lo espiritual>. Ella actla en el cristiano hasta hacer de la ley de la gracia como
una segunda naturaleza que obre los actos de virtud con la prontitud, la facilidad y deleite, con que la
naturaleza obra sus propios actos.” P. Meseguer, Los suefios y la direccidn espiritual, en <<Razény fe>>
148 (1953) 153 — 155.

" Paolo Scarafoni, op. cit., p. 19.



hacer o no. El hombre, por la facultad de su voluntad, esta llamado constantemente a
elegir. Elige siempre, para poder subsistir. Pero se dan categorias distintas de eleccion.
Entre ellas esta una eleccion sobre la que centra toda su vida. Es la opcién fundamental®,
en ella se juega toda su existencia.

Esta respuesta a la opcion fundamental es la que hace posible la aglutinacion de todas las
facultades y operaciones del hombre para que queden amalgamadas o, para usar una
mejor expresion, cubiertas por Cristo, de modo que su ser y su actuar vayan siendo mas
parecidos al ser y al actuar de Cristo. Esto requiere generosidad y constancia. No es obra
de un dia, sino que podemos hablar de un proceso. De un proceso pedagdgico, pues es
Dios que a lo largo de la historia del hombre le ird mostrando el camino a seguir,
dejando siempre claro que su libertad no sera tocada. Hablamos por tanto de una
pedagogia de la santidad en donde Dios es el maestro, el hombre es el alumno y Cristo el
modelo a imitar. “... es evidente que los caminos de la santidad son personales y exigen
una pedagogia de la santidad verdadera y propia, que sea capaz de adaptarse a los ritmos
de cada persona.”9

Siendo que toda pedagogia es “la ciencia que se ocupa de la educacion y la ensefanza.”
hablamos de un proceso, de algo que estd siempre por hacerse. Y si este proceso es
espiritual, entonces con mayor razén la persona debe encontrar una ayuda para llevar a
cabo este proceso de santidad. Porque en todo proceso se dan pasos, es necesario contar
siempre con una guia, con medios, con un programa. Programa, guia y calendario seran
los instrumentos més idoneos para avanzar en la aventura de la santidad.

Quien necesita de una ayuda profesional en todo proceso pedagogico, pide la ayuda de
personas expertas. Se dirige a las Universidades, a los centros de estudio y de
investigacion, a consultorios profesionales que mas puedan ayudarle en su proceso
pedagdgico. Sin establecer un parangon neto entre realidades humanas y realidades
espirituales, conviene también buscar el lugar para poder desarrollar la santidad. Si los
elementos fundantes de la santidad, como hemos dicho, son la Ilamada de Dios y la
respuesta del hombre, ayudada por la gracia, debemos descubrir en estos elementos las
pistas que nos orienten para buscar el lugar en donde se desarrollara esta santidad. Las
conversiones a la santidad “autodidactas” no son el factor comun en la historia de los
hombres.

8 “La opcion fundamental es la eleccion con la que cada hombre decide explicitamente o implicitamente dar
un sentido global a su vida, es decir, el tipo de hombre que desea ser. Es una eleccidn profunda y libre que
orienta y dirige la existencia del hombre. La opcion fundamental es el nicleo méas importante de la persona
humana porque es una eleccion global con respecto al sujeto y a la realidad; una opcién que esta implicita
en cada eleccion particular, de la que es su fundamento. En cada acto libre, la opcién fundamental viene
ratificada, modificada o revisada por entero.” Ramén Lucas, L uomo spirito incarnato, Edizioni Paoline,
Milano, 1993, p. 179.

® Juan Pablo 11, Carta apostélica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 31



3. La Iglesia, lugar adecuado para responder a la [lamada a la santidad.

Quien quiera responder al llamado de Dios a la santidad, debera buscar las condiciones
adecuadas para responder a la llamada. Si bien es cierto que podria usarse la comparacion
antes descrita, de buscar un lugar para santificarse, no debemos olvidar que estamos
hablando de una realidad espiritual y que ademas, Dios es el que esta queriendo nuestra
santificacion. Este Ultimo dato no debe pasar desapercibido en nuestra exposicion. Si
Dios quiere y busca nuestra santificacion, El, en su omnipotencia, hara todo lo posible,
nos dara todos los medios y las gracias para que consigamos la santidad en nuestra vida.
No se trata por tanto de que el hombre busque por si solo la santidad. Méas bien, debera
estar atento a responder adecuadamente a estos medios, a estas gracias. Las fuerzas
deberan entonces enfocarse no sélo a responder en una forma global o general, sino en
responder a esos medios y gracias, a todo aquello que Dios pone a nuestra disposicion.

Posee un norte, un modelo: asemejarse en todo a Cristo. En la medida que el cristiano
hace de su vida una sola vida con Cristo, en esa medida lograra su santificacion’’. Para
Ilevar a cabo la copia de este modelo en su vida deberé encontrar a Jesucristo en algun
lugar. Podré basarse en el Cristo de los evangelios, en el Cristo de los santos Padres o en
aquellos autores espirituales que mas le gusten o mas le convencen. Sin embargo en
empresa tan importante, no podemos dejar todo a la casualidad o al juicio de cada uno.
Debemos luchar por encontrar la verdad objetiva de Cristo, si bien ésta se nos pueda
presentar dificil de alcanzar. EI Nuevo Testamento viene en nuestra ayuda, pues todo él
nos revela que el hombre encuentra a Cristo en la Iglesia. Es en la Iglesia en donde Cristo
se manifiesta y se comunica a los hombres. La Iglesia es la Vid y los sarmientos, es el
Cuerpo mistico de Jesus, es el Templo edificado con piedras vivas, sobre la roca
fundamental que es Cristo.

Esta verdad ha sido recogida por el Concilio al decir que la Iglesia es “sacramento
universal de salvacion™! y que “Gnicamente por medio de la Iglesia catélica de Cristo,
que es el auxilio general de salvacion, puede alcanzarse la total plenitud de los medios de
salvacion.”*? Quien quiera encontrar a Cristo, quien quiera tenerlo como modelo para
alcanzar la santidad, tendra en la Iglesia un punto seguro de referencia.

Cristo ha querido que el llamado y la respuesta a la santidad se verificasen en la Iglesia.
Una persona es bautizada, es decir, recibe el llamado a la santidad, dentro de la Iglesia
catélica. Hemos dicho que cuando una persona es bautizada, recibe la invitacion de Dios
para ser santo. Esta invitacion que es el bautismo, se hace dentro de la Iglesia y no fuera
de ella. Ella garantiza la totalidad de los medios para ser santos, porque Cristo le ha dado
a ella una misién apostolica, y con esta mision, le ha dado también la palabra de vida y
los sacramentos vivificantes: “id y ensefiad a todas las gentes, bautizandolas.” (Mt 28,

1% En un esfuerzo por re-descubrir el valor de la regla benedictina, valdria la pena realizar un esfuerzo para
reportar a su origen verdadero el significado de la palabra monje y su aplicacién al mundo post-moderno.
San Benito se refiere al monje como la persona que es una con Dios. Que no se da una division entre el
hombre y Dios. EI monje es el que se hace uno con Dios. Esta es también la deficiniéon de santo, de
cualquier santo, no sélo de aquellos a los que Dios llama a santificarse en la vida consagrada.

1 Concilio Vaticano I, Constitucion dogmatica Lumen Gentium, n. 48b.

12 Concilio Vaticano 11, Decreto Unitatis redintegratio, n. 3e.



19). Por eso, desde los primeros cristianos, los que creian y se bautizaban “perseveraban
en oir la ensefianza de los apostoles, y en la unién, en la fraccién del pan y en la oracién.”
(CC 2, 42).

Cristo quiere santificar a los hombres en su Iglesia. El dio su vida para “reunir en uno a
todos los hijos de Dios, que estan dispersos.” (Jn 11, 52). Es en la Iglesia en donde El
sigue actuando (y no solo, pero principalmente) para que los hombres puedan
santificarse. Es ahi en donde El derrama sus gracias para todos los hombres. Quien quiera
tener un lugar seguro para alcanzar la santidad, lo tendrd en la Iglesia. Ahi estan los
sacramentos, portadores de gracia. Ahi esta la Palabra que recuerda y hace vida las
ensefianzas de Cristo. Ahi se encuentran los pastores (obispos, sacerdotes y laicos) que
guian al pueblo de Dios hacia la santidad, mediante el testimonio de su vida y el consejo
sano y adecuado para acceder a la santidad.

Quien quiera avanzar en la santidad debe dejarse envolver por la Iglesia. Es necesario
dejarse configurar intelectualmente por las ensefianzas de la Iglesia. Dejarse conducir por
las directrices pastorales de ella emanada. Asimilar personalmente y realizar fielmente las
normas que la Iglesia propone en la liturgia. Podemos decir con Rivera e Iraburu que “la
accion de la Iglesia sobre los cristianos —como la accién de Dios- es activante, pero para
beneficiarse de ella es necesaria una actitud suficientemente receptiva, que
indudablemente se funda en la humildad.”*®

Quien quiera por tanto responder efectivamente al llamado a la santidad, tendra en la
Iglesia un camino seguro y cierto para cumplir cabalmente este compromiso de vida. Pero
no basta con una acepcion de mente. Es necesario un amor afectivo y efectivo por la
Iglesia. Afectivo porque buscard formar su voluntad de acuerdo a las ensefianzas de la
Iglesia para querer lo que la Iglesia quiera. Se afanard por mostrarle un amor de hijo
agradecido por lo que ha hecho por él Y serd también un amor efectivo, que se traducira
en una inquebrantable puesta en marcha de sus designios e indicaciones hasta el grado de
secundarla no sélo en materia de fe y doctrina, sino incluso en sus deseos y disposiciones
varias.

B. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion. (NMI, 43) (12 parte).

Introduccion

Hemos hablado de la Iglesia como el lugar méas adecuado para responder a la santidad
y sin embargo, hemos pasado por alta definir lo que es la Iglesia. EI Catecismo de la
Iglesia Catolica en el nimero 780 nos dice “La Iglesia es, en este mundo, el sacramento
de la salvacion, el signo y el instrumento de la Comunion con Dios y entre los hombres.”
Por ella recibimos el bautismo y a través de ella conseguiremos nuestra santidad. No
podemos por tanto pensar en santificarnos fuera de la Iglesia. Por desagracia existen
alguna concepciones erréneas de lo que es la Iglesia. Vale la pena dar un repaso a estos

3 Rivera, Iraburu, op. cit., p. 151



conceptos, que de alguna manera ensombrecen la verdadera imagen de la Iglesia y nos
impiden hacer verdaderamente Iglesia. Se trata no sélo de comprender lo que es la iglesia
sino de hacer Iglesia, ya que en la medida que hagamos lIglesia nos santificaremos.
Veremos algunos conceptos erréneos y las consecuencias a la que llevan.

Si aceptamos una concepcion politica de la Iglesia, en donde se piensa que la Iglesia
busca solo la salvacion del hombre en un sentido politico o temporal caeremos en el error
de pensar que la Iglesia busca sélo la salvacion del hombre en un sentido politico o
temporal. Postura que de alguna manera viene defendida por la Teologia de la liberacion.

Otra concepcion de la Iglesia la hace ver como un lugar sociologico en donde las
estructuras humanas estan basadas meramente en conceptos humanos, vaciados de un
elemental sentido sobrenatural. De esta manera se ve la Iglesia como una asociacion de
personas con un fin especifico. Es la Teologia de la acciéon, que se deja guiar
simplemente por un criterio funcionalista, originando una independencia entre el hacer de
los hombres y el hacer de Dios. Es la vision horizontalista de la Iglesia.

Hay también quienes afirman que la Iglesia es un lugar en donde la mujer debe
reivindicar sus derechos. Se habla de lucha por el poder, de reivindicaciones del
sacerdocio para la mujer. Son aquellos —y aquellas- que tratan de imponer una Teologia
feminista en donde la mujer en la Iglesia debe liberarse del hombre, pues solo ha través
de esa liberacion lograra realizarse como mujer.

Otra postura ve a la Iglesia como una estructura superpuesta a los deseos de Cristo. Para
ellos, Cristo nunca quiso fundar la Iglesia. Ha sido sélo el trabajo de los hombres. Siguen
una postura netamente protestante (como Bultmann, Harnack, Scheleiermacher, Dodd,
Werner) para dar origen a un concepto de Iglesia espiritual, no institucional, de forma que
el cristiano pueda relacionarse directamente con Cristo, sin necesidad de
intermediaciones, como aquellas que propone la Iglesia asi llamada “institucional”. Ellos
proponen una Iglesia meramente “espiritual”.

Una postura bastante parecida es la de aquellos que se fundamentan en el subjetivismo.
Argumentando que no existe la posibilidad de conocer la verdad objetiva, ellos se prestan
y dan pie a que se den innumerables interpretaciones personales y subjetivas de la
autoridad de la Iglesia. Confirman que lo importante es creer (la “sola fides, sola gratia,
sola Scriptura” de los protestantes) y no tanto obedecer a una autoridad, a la Tradicion.

Una postura progresista quisiera ver a la Iglesia mas democratica, en donde las decisiones
se tomaran por consenso. Son aquellos que niegan que Jesucristo haya delegado una
autoridad al Papa, o bien, enfatizan el subjetivismo en el argumento de la autoridad. Para
ellos la Iglesia deberia semejarse a un partido politico o a un sindicato.

Otros tratan de infiltrar una Teologia ecologista en la Iglesia y asi niegan una cierta
jerarquia dentro del orden de las criaturas. Para ellos, todas las cosas tienen el mismo
valor. Asi, tanto vale la piel de una foca como la dignidad de la persona humana. Quieren
introducir el neopaganismo a través de una teologia ecologista anticristiana.



Por ultimo estan quienes quisieran que la Iglesia fuera el lugar en donde todos y todo
tuviera cabida. Para ellos, la Iglesia deberia renunciar a detentar “el monopolio de la
verdad” y asi aprender a compartir con todos sus respectivas teorias, teologias y modos
de ver la vida. Estas personas parten del hecho de que es imposible conocer la verdad y
de la equivalencia jerarquica de todas las religiones o grupos culturales, puesto que en
nuestro mundo secularizado y pluralista no es posible seguir afirmando la supremacia de
una religion sobre las otras. De ahi que se deban adaptarse los principios de la fe,
fusionarse con otras tradiciones y estilos de vida, dialogar para diluir. De esta forma la fe
queda diluida en la cultura y por lo tanto el mandato de Cristo “id y evangelizad” pierde
su fuerza y se deja a un lado.

Dicho todo lo anterior conviene ahora considerar cuél es el verdadero concepto de Iglesia
y como se puede hacer Iglesia. Para ello nos ayudaremos de San Pablo, quien ha
desarrollado una eclesiologia digna de considerarla en nuestro estudio.

San Pablo utiliza un simil muy frecuente y muy expresivo pues lo toma de la vida misma,
para expresar lo que es la Iglesia y las relaciones que se dan entre ella y Cristo. Dice san
Pablo que “La Iglesia es un cuerpo y Cristo es su cabeza” (1Cor 12, 12). El apostol
también utiliza otras expresiones tales como el tronco y las ramas (Rm 6, 5), los
materiales que estan unidos al edificio (Ef 2, 21 — 22). La Iglesia es por tanto un cuerpo
que va desarrollandose y que debe llegar a su perfeccion. No se trata del cuerpo natural
de Cristo, que se desarrollé de acuerdo a las leyes de la naturaleza, sino al cuerpo que son
las almas. Esas almas constituyen juntas con Cristo un cuerpo dnico.

Pero este cuerpo mistico también tiene un desarrollo. A veces podemos caer en el error de
pensar que por la gracia recibida en el bautismo hemos ya conseguido la salvacion o
estamos en vias de conseguirla. Sin embargo se os olvida que como un organismo Vvivo,
la Iglesia se desarrolla por la gracia de Cristo que el Espiritu Santo va infundiendo en
cada alma. “Esta es una de las ideas con las que mas encarifiado vemos al gran Apostol,
que la hace resaltar al comparar la unién de Cristo y de la Iglesia con la que media en el
organismo humano entre la cabeza y el cuerpo: <<Asi como en un solo cuerpo tenemos
muchos miembros, asi también, no obstante ser muchos los bautizados, formamos un solo
cuerpo en Cristo...>> (Rm 12, 4 — 5). <<La Iglesia es el cuerpo y Cristo es la cabeza>>
(Ef 1, 23), como los miembros son complemento del organismo; y concluye: <<Soir
todos uno en Cristo>> (Gal 3, 28).”14

La Iglesia forma un solo ser con Cristo, por lo que Cristo, segin San Agustin no puede
concebirse cumplidamente sin la Iglesia, son inseparables, asi como no se puede separar
una cabeza de un cuerpo vivo. De esta manera el desarrollo natural que tiene la Iglesia es
simil al desarrollo de un cuerpo: se alimenta para crecer y robustecer todos sus miembros.
La gracia alimenta todos los miembros del cuerpo mistico y los fortalece. De tal modo
esto es cierto que no pide decirse que el desarrollo de un aparte del cuerpo sea
independiente del desarrollo de todo el organismo. Asi como en un cuerpo humano se
dan los casos de monstruosidad, en donde una parte se desarrolla exageradamente en

“ Dom Columba Marmion, osb., Jesucristo, vida del alma, 52 parte.



comparacion a todo el cuerpo, o bien, algunos 6rganos o elementos no alcanzan un
desarrollo proporcional a todo el cuerpo, de la misma manera podemos establecer que en
la Iglesia ningun miembro es ajeno al desarrollo de todo el cuerpo. Si bien pueden existir
elementos bien formados y proporcionados en el cuerpo de un monstruo, el balance
general dara como impresion un cuerpo deforme. Sucede lo mismo con la Iglesia: aunque
existan miembros que han llevado a cabo un desarrollo armonico y ordenado de sus
propias facultades y virtudes, existen también algunos otros miembros que no han
alcanzado dicha perfeccién. El balance por lo tanto es el de un organismo siempre en
estado de crecimiento y de perfeccion.

Sin duda alguna que Cristo dispensara desigualmente entre las almas los tesoros de su
gracia, pero todo esto lo hace para que de esa misma diferencia resulte mayor hermosura
y perfeccion en la Iglesia, su cuerpo mistico.™ “Asi como un organismo natural retne en
su unidad miembros diversos, del propio modo la Iglesia, cuerpo mistico de Cristo, se
considera como formando con sus miembros una sola persona moral.”*®

1. Reavivar y actualizar el misterio de la inhabitacién de la Trinidad en los hombres.

Siendo la Iglesia “el signo y el instrumento de la intima unién con Dios y de la unidad de
todo el género humano™'” hemos de aprender a vivir la comunion del amor. No es posible
santificarnos, éste es nuestro objetivo en la vida, al margen de la Iglesia. Y el desarrollo
teoldgico del Vaticano Il nos ensefia que la forma de santificarse es en la Iglesia y para la
Iglesia. No puede entenderse una santidad al margen de la Iglesia. La persona se santifica
en la Iglesia, ya que a través de ella recibe las gracias y las ayudas necesarias para lograr
este objetivo. Bastenos pensar lo que un alma puede hacer por su propia salvacion sin la
frecuente recepcion de los sacramentos, o sin la oracion, los actos litargicos la formacion
de una recta conciencia de acuerdo a la ley natural y a la ley revelada interpretada
autorizadamente por el Magisterio de la Iglesia.

Juan Pablo 1l en la Carta Apostélica Novo millennio ineunte, nos da las claves para poder
hacer de la Iglesia un lugar en donde nos podemos santificar al pedirnos que vivamos la
espiritualidad de la comunién. No se trata simplemente de una postura fagocitaria que se
aprovecha de las gracias que Jesucristo nos transmite a traves de la Iglesia. Es necesario
participar activamente de ella, y participar activamente con ella, siempre bajo el signo del
amor. El Vaticano Il ha venido a descubrir el valor que cada cristiano tiene para la
Iglesia, que no se reduce al aspecto clerical. Son todos los cristianos los Ilamados al
cumplimiento de la santidad, pero no al margen de la Iglesia, sino dentro de la Iglesia,
porque todos somos Iglesia.

El primer punto que la Carta apostolica nos sefiala para vivir la santidad en la Iglesia es el
de la espiritualidad de comunién, llevada a cabo a traveés de cuatro propuestas. La
espiritualidad de comunion responde al funcionamiento ordinario de un organismo. No

15'S. Tomas de Aquino, I-I1, g. 112, a4.
16'S. Tomas de Aquino, 111, g. 99, al.
7 Conc. Ecum. Vat. 11, Cost. Dogm. Lumen Gentium,n. 1

-10 -



basta que vivamos unidos e la cabeza, es necesario que cada elemento del organismo se
relacione adecuadamente con el todo. No basta que el ojo funcione bien, debe estar en
conexion con el sistema nervioso y con el aparato locomotor. “Os exhorto, pues, yo,
preso por el Sefior, a que vivais de una manera digna de la vocacion con que habéis sido
Ilamado, y con toda humildad, mansedumbre y paciencia, soportandoos unos a otros por
amor, poniendo empefio en conservar la unidad del Espiritu con el vinculo de la paz.” (Ef
4, 1 - 3). Es necesario que todos los miembros de la Iglesia guarden la unidad del
Espiritu, que es Espiritu de amor, ligados por los vinculos de la paz.

Juan Pablo Il propone hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunion y para ello
propone cuadro medios que analizaremos con detenimiento: Reavivar y actualizar el
misterio de la inhabitacion de la Trinidad en los hombres; profunda comunién con los
miembros del cuerpo mistico; cultivo de una vision positiva y esperanzadora y “dar
espacio” al hermano. No se trata de que repasemos nuestra teologia, sino que la
pongamos en practica. Juan Pablo Il propone una vivencia, no un estudio y por ello
anima a todas las comunidades eclesiales a ser escuela de esta espiritualidad de
comunién. En las congregaciones religiosas y en cada una de las comunidades, esta
espiritualidad de comunion debe ensefiarse sobre todo con la vida. “Antes de programar
iniciativas concretas, hace falta promover una espiritualidad de la comunién,
proponiéndola como principio educativo en todos los lugares donde se forma el hombre y
el cristiano, donde se educan los ministros del altar, las personas consagradas y los
agentes pastorales, donde se construyen las familias y las comunidades.”*® Toca por tanto
a las religiosas, y muy especialmente a las formadoras y responsables de comunidad, la
tarea de hacer de ensefiar y llevar a la practica esta espiritualidad de comunion.

El primer medio para lograr esta espiritualidad de comunién es el de reavivar y actualizar
el misterio de la inhabitacion de la Trinidad en los hombres: “Espiritualidad de la
comunion significa ante todo una mirada del corazon sobre todo hacia el misterio de la
Trinidad que habita en nosotros, y cuya luz ha de ser reconocida también en el rostro de
los hermanos que estan a nuestro lado.”*®

Cabe resaltar la primera indicacion de este numero en donde es importante la mirada del
corazon. No se trata por tanto de realizar solamente un estudio teolégico de la
inhabitacion de la Trinidad, sino de aprender a mirar con los ojos del corazon a la
hermana, para que en verdad pueda ser vista y tratada como templo del Espiritu.

El desarrollo teoldgico que ha mostrado la vida consagrada después del Concilio
Vaticano Il nos ha hecho comprender la intima relacion de la Trinidad y la vida
consagrada. Y debe entenderse la Trinidad no como un concepto tedrico, abstracto,
carente de influencia en el quehacer cotidiano. “La vida consagrada ha considerado la
Trinidad Santa no ya en forma abstracta, en términos lejanos e incomprensibles, sino
como una realidad personal que opera en la Iglesia y en la historia de ayer y de hoy, en

18 pablo 11, Carta apostélica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43
2 Ibidem.

-11 -



dénde actla su proyecto de vida y de amor liberador para la humanidad.”®® No es
necesario que las formadoras o las responsables de comunidad se conviertan en teélogas
para comprender estos conceptos, sino hacerse conocedoras de los principios basico de la
Santisima Trinidad tratados en el catecismo de la Iglesia y saberlos aplicar a la realidad
de la vida consagrada, porque “La vida consagrada es anuncio de lo que el Padre, por
medio del Hijo, en el Espiritu, realiza con su amor, su bondad y su belleza.”**

Es necesario por tanto, conocer cual es el amor que existe entre las personas de la
Santisima Trinidad para luego saber como la persona consagrada puede ser testigo de ese
amor. Revisaremos, como hemos dicho, conceptos basicos de la Trinidad para entender
quiénes son las tres personas divinas y sus obras y misiones trinitarias. EI misterio de la
Santisima Trinidad, como todos los misterios de la fe catolica, no existe para intentar ser
explicados desde la razon, sino que, como realidades de fe, deben ponerse en practica en
la vida cotidiana. Podemos de alguna manera releer el Kempis y decir mas quisiera vivir
el misterio de la Santisima Trinidad que explicarlo. Y la vida consagrada, como
cualquier otra vocacion en la vida cristiana, nos presenta una magnifica oportunidad para
vivir el misterio de la Santisima Trinidad. Vivir el misterio no quiere decir explicarlo en
su profundidad, sino vivir de acuerdo a las notas mas caracteristicas de este misterio.

La exhortacion apostolica post-sinodal Vita Consecrata ha hecho una sintesis admirable
de lo que podriamos llamar la teologia de la vida consagrada del periodo de la
renovacion. Hasta antes del Concilio Vaticano Il la vida consagrada no habia conocido un
desarrollo tan extraordinario del pensamiento teologal de la vida consagrada. Muchos se
reducian meramente a tratados de ascética o mistica, sin llegar a buscar las raices de tales
practicas o sugerencias. Desde la Perfectae caritatis hasta Ripartire da Cristo la teologia
de la vida consagrada ha ido profundizando cada vez mas en la explicacion de la vida
consagrada, a partir del misterio Trinitario. No en vano el primer capitulo de Vita
Consecrata esta dedicado a explicar la vida consagrada como un misterio trinitario: “Este
especial <<seguimiento de Cristo>>, en cuyo origen esta siempre la iniciativa del Padre,
tiene pues una connotacion esencialmente cristologica y pneumatoldgica, manifestando
asi de modo particularmente vivo el caracter trinitario de la vida cristiana, de la que
anticipa de alguna manera la realizacién escatolégica a la que tiende toda la Iglesia.”?

El icono que el Papa desarrolla para explicar la vida consagrada dentro del misterio
Trinitario es el episodio de la Transfiguracion (Mt. 19, 1 — 9). Encontramos los elementos
de la Trinidad en una iniciativa de Dios, para seguir mas a Cristo, consagrados por el
Espiritu. El sentido de la vocacidén consagrada es una iniciativa enteramente de Dios
Padre, que exige de los llamados una entrega total y exclusiva. “La experiencia de este
amor gratuito de Dios es hasta tal punto intima y fuerte que la persona experimenta que
debe responder con la entrega incondicional de su vida, consagrando todo, presente y
futuro, en sus manos.”%

% Mario Midali, Ecclesiologia della Vita Consacrata, en Supplemento al Dizionario Teologico della Vita
Consacrata, ed. Ancora Editrice, Milano, 2003, p. 42

2! Juan Pablo 11, Exhortacién apostdlica postsinodal Vita Consecrata, 25.3.1996, n.20

22 juan Pablo 11, Exhortacién Apostdlica Postsinodal Vita consecrata, n. 14

2 Ibidem. n.17

-12 -



Nos encontramos con el llamado, la atraccion que Dios siente por su criatura, al grado
que le hace sentir su amor en una forma intima y fuerte. Este hacer sentir por parte de
Dios no es mas que una de las consecuencias de la obra trinitaria, pues “Dios quiere
comunicar libremente la gloria de su vida bienaventurada.”® Y la vida trinitaria, lo
hemos visto cuando explicamos las procesiones y las relaciones que se dan al interno de
la Trinidad, es vida de amor. Este llamado al amor de Dios, es una iniciativa que parte del
Padre, como una continuacion de su procesion, que se inserta en el hombre. Es Padre
respecto al Hijo, por lo que hace proceder al Hijo. Es una pura iniciativa de Dios que le
demuestra a la criatura cuanto amor le ha tenido. Asi como Dios ama al Hijo y lo
engendra en el amor, asi Dios ama a la persona consagrada y le demuestra su amor, en un
grado que la Exhortacion califica de intimo y fuerte.

Frente a este amor la persona consagrada no puede mas que responder. Pero no serd una
respuesta cualquiera, serd la respuesta de una entrega “total y exclusiva”®. Esta totalidad
y exclusividad se verifica en el seguimiento de Cristo, no en cualquier otro estilo de vida,
ya que Cristo ha dejado ejemplo de una donacién al Padre, como enviado. Nos
insertamos por tanto en la mision de Cristo como enviado, como mandado del Padre.
Cristo, enviado del Padre, sabe hacer oblacion de su vida para cumplir el deseo de su
Padre. Su vida entera esta dedicada a servir al Padre. Su vida es un camino que conduce
al Padre. “No se puede negar, ademas, que la practica de los consejos evangélicos sea un
modo particularmente intimo y fecundo de participar también en la mision de Cristo,
siguiendo el ejemplo de Maria de Anisarte, primera discipula, la cual aceptd ponerse al
servicio del plan divino en la donacién total de si misma.”® Las personas consagradas
hardn muy bien en centrar su consagracion en la persona de Cristo, si quieren responder a
la llamada al amor. Siguiendo a Cristo encontraran el modelo para responder al amor de
Dios. Cristo que no vino al mundo sino a hacer la voluntad del Padre, se presenta como
centro y modelo del consagrado ya que El, consagrado por excelencia, supo unificar toda
su persona en el seguimiento intimo y cercano de su Padre.

Pero bien sabemos que la persona consagrada por si sola no puede responder al amor de
Dios, ni puede seguir a Cristo imitdndolo en su donacion al Padre. Necesita una fuerza
que lo lleve a dejar su egoismo, sus tendencias que lo mantienen atenazado. “Es el
Espiritu quien suscita el deseo de una respuesta plena; es El quien guia el crecimiento de
tal deseo, llevando a su madurez la respuesta positiva y sosteniendo después su fiel
realizacion; es El quien forma y plasma el animo de los llamados, configurandolos con
Cristo casto, pobre y obediente, moviéndolos a acoger como propia su misién. Dejandose
guiar por el Espiritu en un incesante camino de purificacion, llegan a ser, dia tras dia,
personas cristiformes, prolongacion en la historia de una especial presencia del Sefior
resucitado.”?’

24 Juan Pablo 11, Catecismo de la Iglesia Catélica, n. 257

2% Juan Pablo 11, Exhortacién Apostdlica Postsinodal Vita consecrata, n. 17
% Ibidem. n. 18

" Ibidem. n. 19

-13-



Nuevamente podemos ver reflejada la mision trinitaria. Dios que envia al Espiritu, a
través del Hijo, para la inhabitacion del alma. Y el alma consagrada en este caso hara
muy bien en cooperar a las inspiraciones del dulce huésped del alma, ya que dichas
inspiraciones son parte de la mision de la tercera Persona de la Santisima Trinidad.

Las personas consagradas son por tanto reflejo de la Santisima Trinidad. “En efecto, el
estado religioso revela de manera especial la superioridad del Reino sobre todo lo creado
y sus exigencias radicales. Muestra también a todos los hombres la grandeza
extraordinaria del poder de Cristo Rey y la eficacia infinita del Espiritu Santo, que realiza
maravillas en su Iglesia.”28

Pero ain debemos reflexionar sobre mirada del corazon a esta realidad de la inhabitacion
trinitaria. EI mismo Juan Pablo Il en su carta apostélica Mane nobiscum Domine nos
propondra una forma de vivir esta mirada. “La Eucaristia es fuente de la unidad eclesial
y, a la vez, su méxima manifestacion. La Eucaristia es epifania de comunién. (...) Es
comunidn fraterna, cultivada por una «espiritualidad de comunién» que nos mueve a
sentimientos reciprocos de apertura, afecto, comprension y perdon.”?® No cabe duda que
ver a la hermana, o a cualquier persona, como inhabitada por la Santisima Trinidad
requiere un acto de fe. No es fécil ver a la Santisima Trinidad en aquella religiosa o
persona que tiene tantas debilidades y que precisamente se convierte en un obstaculo para
la vida fraterna en comunidad. Se requieren grandes dosis de fe. Dosis que sin duda
alguna no se adquieren por una gracia infusa, sino que provienen de la gracia santificante
que nos da la Eucaristia. Ver en la hermana a una persona en la que habita la Trinidad no
deberia ser s6lo una bella imagen para alegrar los ratos de recreacion en la comunidad.
Deberia ser todo un programa de trabajo para mejorar la espiritualidad de comunion en
nuestras vidas, en la vida de comunidad y en la vida de toda la Iglesia. Y sélo se puede
tener acceso a esta vision de fe, cuando el alma se alimenta de la Eucaristia, y ahi sabe
que el factor de unidad es la Trinidad y se siente en comunién con la hermana, a través de
la misma Eucaristia. Es por tanto la Eucaristia la que permite ver en la otra hermana a un
alma que participa del mismo Cuerpo Sangre de Cristo, convirtiéndose asi en una persona
habitada por la Trinidad.

2. Profunda comunion con los miembros del cuerpo mistico.

Esta mirada del corazon de la realidad trinitaria nos servira se base para explicar la
segunda propuesta que hace el Papa para vivir la espiritualidad de comunion:
“Espiritualidad de la comunion significa, ademas, capacidad de sentir al hermano de fe en
la unidad profunda del Cuerpo mistico y, por tanto, como « uno que me pertenece », para
saber compartir sus alegrias y sus sufrimientos, para intuir sus deseos y atender a sus
necesidades, para ofrecerle una verdadera y profunda amistad.”*

% Ibidem. n. 20
2% juan Pablo 11, Carta apostélica Mane nobiscum Domine, 7.10.2004, n. 21.
% juan Pablo Il, Carta apostdlica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43.

-14 -



Si la Iglesia es un cuerpo, como hemos dicho, y Cristo es la cabeza, conviene analizar
cuéles son las relaciones que deben existir entre todos los miembros. Esbozamos
renglones arriba que debemos cuidar la relacién entre todos los miembros. Ahora
explicaremos con mayor profundidad este concepto partiendo del voto supremo que
Cristo hizo en el momento de acabar su mision terrena. “Padre que sean uno como Tu y
YO somos uno; que sean consumados en la unidad” (Jn 17, 21 — 23). Y San Pablo lo
comento de la siguiente forma: “sois todos hijos de Dios por la fe en Cristo Jestus” (Col 3,
2). Por lo tanto, la unidad en Dios, en Cristo y por Cristo, es la suprema aspiracion para
que “Dios sea en todos” (1 Cor 15, 28). Para que llegue a darse esta unidad, es necesario
que la persona sienta al otro, como alguien que le pertenece. Este parece ser el ndcleo de
la espiritualidad de comunién. Si la religiosa no tiene como verdad y después, no la
profesa con las obras el hecho de que el hermano me pertenece, sus discursos de
comunion de espiritualidad son vanos.

Sentir al otro como parte que me pertenece requiere una refunda conciencia de saber que
la Iglesia no esta formado por miembros acéfalos, por células individuales que se mueven
de acuerdo a sus propias normas internas. La espiritualidad de comunion nace del hecho
de saberse guiados por una sola cabeza. Este saberse guiado por una sola cabeza pudo
haber crear en las comunidades religiosas femeninas un estilo de vida individualista en
donde lo unico que importa es cumplir con las indicaciones de una Superiora y llevar
unas relaciones con las hermanas de comunidad que puedan permitir el funcionamiento
normal de la comunidad y del apostolado. Esta vision también incide en las relaciones
que establece la religiosa en su apostolado. Las personas no dejan de ser los extrafios de
casa a los cuales se les tolera, se les hace el bien, pero siempre desde una perspectiva de
lejania.

Para lograr romper estas trabes que impiden el sentir al hermano de fe como uno que me
pertenece, es necesario una profunda vida interior en donde el principio teologal base al
corazdn. Resulta contrastante el hecho de que podamos ser expertos en ciencias teologias,
pero que bajando al campo de la realidad toda nuestra teologia se esfuma. Si decimos que
todos formamos un solo cuerpo en Cristo, debemos significar con las obras que nos
preocupamos del otro, como si nos preocupdsemos de nosotros mismos. Y siguiendo a
San Pablo decimos que cuando un miembros del cuerpo se enferma, todos los demas
miembros acuden a él, no por temor de que el deterioro de salud pueda afectarlos también
a ellos, sino porgue sienten como suyos esa parte del cuerpo.

Para sentir como propio al hermano no basta con saber mucha teologia, sino que es
necesario aplicarla en la vida real. La mujer consagrada tiene una gran ayuda en el
carisma. Al ser éste el nucleo de su vida consagrada. El carisma infunde vida a cada una
de sus actividades y le hace ver como toda relacion con sus semejantes, por mas
superficial que pueda parecer, tiene como objetivo el vivir el evangelio. La relacion con
las hermanas en la comunidad, las relaciones con las personas ajenas con la comunidad y
por ende, las relaciones con todas las personas viene inscrita en las relaciones con Dios.
Si hemos dicho que una hermana es mas hermana por la inhabitacion de la Trinidad,
significa que yo veo en la hermana una parte de mi misma porque compartimos la misma
realidad teoldgica (la Trinidad) y el mismo cddigo genético (el carisma). El interés que

-15-



yo pueda sentir por ella nace del mismo interés que pueda sentir por mi misma, pues
somos lo mismo, por el carisma que compartimos. Lo que a ella le pase o le deje de pasar
no resulta indiferente para mi porque lo que a ella le afecte, le afectard al carisma, del
cual yo también formo parte. Se establecen los vasos comunicantes espirituales en donde
un miembro ve con preocupacién y angustia lo que le sucede a otro miembro, pues
participan de la misma linfa espiritual.

Y si esta es la realidad para las mujeres consagradas que comparten el mismo carisma,
también lo podremos aplicar entre las mujeres consagradas y todas las demas personas,
porque todos son participes del mismo cuerpo, que es la Iglesia. LA mujer consagrada se
preocupara de lo que sucede no solo a los nifios desnutridos del Africa, sino que sentira
como propios las realidades del mundo que la rodea.

Podemos establecer algunos signos de esta espiritualidad de comunion llevada a la
practica, de tal forma que podas discernir el grado con el que sentimos al hermano: Sin
descuidar la observancia de las constituciones o de los reglamentos, se pasa de la légica
de la observancia a la I6gica de la comunién. No se busca solamente <<hacer el bien>>
en la comunidad, sino que los miembros <<se quieran>>y se estimen entre ellos mismos.
Aprende y ensefia a vivir en el seno de la comunidad la comunicacion de la fe y de la
oracion. Las relaciones en la vida fraterna en comunidad estdn modeladas por un estilo
sencillo y familiar. Se testimonia la fe y la esperanza. LA comunidad aparece cada vez
menos replegada en si misma, de tal forma que puede incidir en la cultura local, en los
apostolados en donde le toca desplegar el carisma, siendo otra sefial la de aprender a
compartir con los laicos el carisma, porque lo ve como un medio para ayudar en sus
necesidades espirituales, no solo materiales. Esta comunidad recupera el sentido de la
acogida y de la hospitalidad, asi como la vivacidad y energia por anunciar el evangelio,
siempre a través del carisma.*!

C. Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunién. (NMI, 43) (22 parte).

1. Cultivo de una vision positiva y esperanzadora.

“Espiritualidad de la comunién es también capacidad de ver ante todo lo que hay de
positivo en el otro, para acogerlo y valorarlo como regalo de Dios: un « don para mi »,
ademas de ser un don para el hermano que lo ha recibido directamente.”*

Una postura muy humana es la de ver en el otro los errores, como si fuéramos hecho para
ver la aguja en el pajar. La naturaleza humana es mas propensa a ver el mal que el bien,
a veces incluso revestida de caridad o correccion fraterna. La espiritualidad de comunion

* Ppara algunos de estos signos he tomado pie de Amedeo Cencini, Fraternidad en camino, Editorial Sal
Térrea, Santander, 2000, p. 130 — 133.
%2 Juan Pablo 11, Carta apostdlica Novo Milenio Ineunte, 6.1.2001, n. 43.

-16 -



a la cual nos invita el Papa no pide que olvidemos los defectos de las personas, sino que
sepamos ver sus virtudes y sus dones, es decir, todo lo que hay de positivo en él. La
vision positiva no debe confundirse con una vision ingenua o idealistica en donde se
tiende a ver cualidades donde no las hay o a eliminar errores donde se dan. No es una
vision positiva, sino que es una vision realista. Intentaremos dar una explicacion de esta
vision realista que requiere ver el reflejo de Dios en el otro y una gran dosis de ascesis.

La exhortacion apostolica es muy clara cuando habla de capacidad. No esta hablando de
don o de gracia de Dios, sino de una capacidad. Las capacidades van mas alla de los
talentos espirituales o de los dones recibidos. Se habla de capacidad cuando se ha
ejercitado con paciencia ciertos actos tendientes a lograr un objetivo prefijado por el
individuo. Pondremos el ejemplo, muy similar al que explicaremos posteriormente, de
aquellas personas que quieren captar los detalles en un paisaje, quien para plasmarlos en
un lienzo, quien para después hacer una descripcion literaria 0 un poema, quien
simplemente por la paz y la tranquilidad que le reporta el contacto con la naturaleza. De
frente a una montafia comenzara contemplando s6lo una mole inmensa de verde. Pasara
después a focalizar la mirada en un parte de aquel verde inmenso, quizas en algun grupo
de arboles que destacan en la montafia, una roca o un escarpado. Procedera a posar su
mirada no solo en los arboles, la roca o el escarpado, sino a percibir el juego de luces y
sombras que juegan en aquel punto de la montafia. O bien en la armonia de formas que
describen dichos objetos. Ir4 por tanto adquiriendo esta capacidad mediante el ejercicio
paciente y continuo de su mirada, de su sensibilidad, unido quizas a ciertos
conocimientos que le vendran del paisajismo o de la teoria de los colores. Su capacidad
ird creciendo conforme contempla los paisajes ejercitando los actos antes mencionados.

La capacidad de ver ante todo lo que hay de positivo en el otro, comienza quizas con la
capacidad de silenciar o disculpar sus errores, sus defectos, sus deficiencias. No significa,
como hemos dicho, cerrar los ojos al error o los defectos, sino silenciarlos, es decir,
esforzarnos por que no griten mas que sus aciertos, sus logros, sus cualidades, que
conforman todo lo que hay de positivo en el otro. Por eso deciamos que se requiere de
una gran dosis de ascesis. Por naturaleza humana tendemos a ver el mal que hay en los
demaés, y esto no por hacérselo notar al otro. Se da quizas en nosotros un acto reflejo de
buscar inconscientemente lo negativo que hay en el otro para compensar de alguna
manera el mal que hay en nosotros y asi no sentirnos mal frente al otro o por lo menos,
saber que somos igual que los demas. Al fin y al cabo no soy tan malo como los demas,
podria ser el pensamiento que hace de chivo expiatorio, para justificar nuestros defectos y
ni sentirnos tan mal. Pudiera ser también que buscamos inconscientemente el mal en los
demas para no aceptar que los otros van méas adelantados en la santidad a la que todos
estamos llamados. Sea lo que fuera, existe en nosotros esa tendencia a ver el mal que hay
en los demas, no fijandonos en el bien que puede haber en ellos.

Por ello el Papa Juan Pablo Il nos invita a cultivar esta capacidad de ver ante todo lo que
hay de positivo en el otro. Cultivar esta capacidad partiendo en primer lugar de lo que es
el otro: una criatura de Dios, amada y querida por EI. Y si es una persona consagrada
como Yyo, darme cuenta que ha recibido la misma llamada que yo, y si el caso, con el
mismo carisma. Para comenzar a cultivar esta capacidad se necesita, como deciamos,

-17 -



silenciar los defectos y los errores. Es logico que salten a la vista, no podemos ni
debemos suprimirlos, pero lo que debemos hacer es hacer que surjan sus cualidades y sus
buenas obras. Por ello, podemos siempre preguntarnos al ver sus defectos y errores, este
hermano mio, ¢no podra ser un santo a pesar que tiene este defecto o ha cometido este
error? A partir de esta pregunta, que silencia sus defectos y errores, podemos comenzar a
preguntarnos por las cualidades, dones y obras que lo acercan al ideal de santidad, de
acuerdo a su condicion de bautizado o consagrado, segun sea el caso. Comenzamos por
tanto un ascesis al negarnos a ver sélo los errores y defectos, para comenzar a cultivar la
capacidad de fijar nuestra mirada en los aciertos, dones y obras buenas que ha realizado y
que seguramente realiza.

Una vez que se ha ejercitado esta capacidad podremos entonces acogerlo y valorarlo por
lo que es, como un regalo de Dios para mi. Aqui radica la diferencia entre soportar al
hermano y acoger al hermano. Se soporta al hermano cuando no se ha ejercido la
capacidad de ver lo que hay de positivo en él. Se acoge al hermano cuando se le
contempla por lo que es, como una criatura de Dios, con sus defectos y errores, pero
también y sobretodo con sus aciertos, dones y obras buenas.

Esta postura acrecentara en nosotros la espiritualidad de comunion.

2. “Dar espacio al hermano”.

“En fin, espiritualidad de la comunion es saber « dar espacio » al hermano, llevando
mutuamente la carga de los otros (cf. Ga 6,2) y rechazando las tentaciones egoistas que
continuamente nos asechan y engendran competitividad, ganas de hacer carrera,
desconfianza y envidias.”*®

La situacion del mundo, lo sabemos muy bien, la podemos sintetizar en un
individualismo desenfrenado. “La realizacion rigurosamente individual se evidencia en
los valores predominantes absolutizados en orden creciente: dinero, bienestar material,
carrera, imagen, éxito, placer, poder.”® Un individualismo que lleva a hacer de la
persona el centro del mundo, olvidando incluso a sus semejantes: “Junto con la difusion
del individualismo, se nota un decaimiento creciente de la solidaridad interpersonal:
mientras las instituciones asistenciales realizan un trabajo benemérito, se observa una
falta del sentido de solidaridad, de manera que muchas personas, aungue no carezcan de
las cosas materiales necesarias, se sienten méas solas, abandonadas a su suerte, sin lazos
de apoyo afectivo.”® Es tan s6lo una manifestacién mas de la cultura de la muerte que el
Papa Juan Pablo Il explicitd en la enciclica Evangelium vitae.

Las personas consagradas tienen una tarea ingente para contrarrestar este individualismo
y ensefiar al mundo la posibilidad de vivir en paz y tranquilidad. Como un elemento
esencial de la vida consagrada, la fraternidad, que refleja el misterio de la unidad

33 H

Ibidem.
* Vittore Mariani, Pedagogfa della vita comunitaria, Editrice AVE, Roma, 2001, p. 10.
% Juan Pablo Il, Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 8

-18-



trinitaria y el misterio de la unidad de Cristo con la Iglesia, es signo claro de la unidad
que se puede alcanzar cuando se respeta y se da lugar, se da espacio, a los hermanos. Las
personas consagradas, en el ejercicio de dar espacio a los hermanos, pueden servir de
testimonio a lo sociedad para ensefiarles a convivir entre ellos, sin hace caso a las
diferencias de nacionalidad, cerdo religioso o politico. Es respetar simplemente la mision
que cada uno debe desemperiar en esta tierra. La mision que debe desemperfiar cada uno,
forma una amalgama que permite unir sin refiir, las mas diversas diferencias que pueden
darse entre los hombres. No se trata por tanto sélo de un respeto frio y ajeno al interesarse
de la persona. Es poner en préctica la acogida favorable al hermano, de la que
hablabamos renglones arriba, en la conciencia de que la mision que €l debe desempefiar
aportaré un contenido a la mision global.

Las mujeres consagradas que viven de acuerdo a su mision, seran capaces de compartir
un estilo de vida que permita a cada hermana de la comunidad desarrollarse de acuerdo a
la mision a la que Dios le ha encomendado, no como una célula que desempafia en
solitario su funcién, sino como una célula que comparte su funcion con todas las demas.
“Pongan, pues, especial solicitud los religiosos en que, por ellos, la Iglesia demuestre
mejor cada dia a fieles e infieles, el Cristo, ya sea entregado a la contemplacién en el
monte, ya sea anunciando el Reino de Dios a las multitudes, o curando enfermos y
heridos y convirtiendo los pecadores a una vida correcta, o bendiciendo a los nifios y
haciendo el bien a todos, siempre obediente a la voluntad del Padre que le envid.”* Si la
comunidad sabe hacer espacio a la hermana para que pueda cumplir con la mision
asignada, desapareceran los celos, las envidias, las competencias. Y este estilo de vida
comunitario estd llamado a ejercer de guia para las comunidades sociales. No en vano,
lideres politicos indiferentes o en oposicion con la religion catdlica, valoran y alaban el
servicio prestado por las comunidades religiosas, no tanto por la eficiencia en sus
servicios, sino por el espiritu de paz que en ellos se vive.

El proyecto comunitario no estd en contraposicion con el proyecto de cada individuo.
Vivir la espiritualidad de comunion no es ni suprimir la mision individual, ni imponer la
mision comunitaria al individuo. “El proyecto comunitario es matriz de identidad. Es
<<laboratorio>> para el crecimiento personal y comunitario, dado que ayuda al individuo
a clarificarse a si mismo quién es y los motivos por los que ha decidido dar la propia
vida. Una fraternidad no es valida porque ayuda a la persona a satisfacer las propias
necesidades ni porque la hace mas sociable, eficaz o porque le ayuda a inserirse mejor
(...) La comunidad es valida solamente si invita a los miembros a conocerse y a
encontrarse a si mismos, a expresarse en libertad y a aceptarse mutuamente, a hacerse
responsables de un proyecto compartido: Dios y su Reino.™’

Las mujeres consagradas haran mucho bien a si mismas y a la sociedad si revisan con
seriedad el espiritu de comunién dentro de sus comunidades. Por la formacion recibida,
por el paso de los afios que dejan su huella al rebajar el fervor primero, por la dificultad
natural de unir la vida de oracion con la vida de apostolado, las comunidades religiosas

% Concilio Vaticano II, Constitucién dogmatica Lumen gentium, 21.11.1964, n. 46
37 Juan Mari larduia, 1l progetto comunitario, cammino d’incontro e comunione, EDB, Bologna, 2004, p.
29.

-19-



pueden desgastarse y reducirse a una vida de individualidades en colectividad. En esos
momentos la comunidad no reproduce el rostro de Cristo. Una ayuda para recobrar la
espiritualidad de comunion serd la vuelta a la vivencia fiel y dindmica del carisma, ya que
¢éste es un aglutinante de voluntades en un estilo de vida muy peculiar, orientado siempre
a cumplir la voluntad de Dios. “Vivir en comunidad es, en realidad, vivir todos juntos la
voluntad de Dios, segun la orientacion del don carismatico, que el Fundador ha recibido
de Dios y ha transmitido a sus discipulos y continuadores (...) La profunda comprension
del carisma lleva a una clara vision de la propia identidad, en torno a la cual es mas facil
crear unidad y comunion.”™*

D. Contribucidn de la vida consagrada a la santidad de la Iglesia.

1. Lavida consagrada como patrimonio de la Iglesia.

Comprender en toda su anchura lo que ha significado el Concilio Vaticano Il para la vida
consagrada requerira todavia largos afios de reflexion y estudio. No es posible abarcar en
el arco de medio siglo las transformaciones que han supuesto la actuacién o puesta en
marcha de los decretos conciliares y los innumerables documentos que el Magisterio ha
generado™®. Bastenos pensar en la teologfa de la vida consagrada. Antes del Concilio, el
estudio o la reflexidn teoldgica sobre la vida consagrada, si se le puede dar este titulo, se
reducia a una serie de prescripciones que versaban siempre mas o menos sobre el campo
de la ascética y la reglamentacion de las funciones que deberian cumplir las personas
consagradas. Cada congregacion o instituto de vida consagrada deberia seguir una
espiritualidad propia que muchas veces estaba delineada sobre unos actos de piedad o
practicas externas que se habian ido acumulando a través de los afios, o incluso, de los
siglos, y que poco o nada tenian que ver con la esencia de la vida consagrada y que
decian menos a los hombres del siglo XX.

El Concilio Vaticano Il significo no sélo el nacimiento de la Teologia de la vida
consagrada, sino la capacidad de la vida consagrada para verse a si misma, y ver el
mundo, con la posibilidad de darle una respuesta. Es el momento del florecimiento de
innumerables movimientos y asociaciones que ponen de manifiesto la capacidad de la
Iglesia de renovarse para acudir en ayuda del hombre, permaneciendo fiel, con una
fidelidad dinamica, al mandato recibido de Jesucristo: <<Id por todo el mundo y predicad

% Congregacion para los Institutos de vida consagrada y las sociedades de vida apostélica, La vida fraterna
en comunidad, 2.2.1994, n. 45.

% «Estoy convencido de que las nuevas generaciones podran servirse durante mucho tiempo todavia de las
riquezas que ha ofrecido este Concilio del siglo XX.” Juan Pablo II, Testamento espiritual,17.3.2000. “Con
el pasar de los afios, los documentos conciliares no han perdido su actualidad; al contrario, sus ensefianzas
se revelan particularmente pertinentes ante las nuevas instancias de la Iglesia y de la sociedad actual
globalizada.” Benedicto XVI, Alocucion al final de la misa concelebrad junto a los Cardenales en la
Capilla Sixtina, 20.4.2005, n. 3.

-20 -



el evangelio>>. “Es precisamente dentro de esta década de los sesenta cuando Kiko
Arglello vive en Palomeras Altas (Vallecas, Madrid), en los inicios del Camino
Neocatecumenal; Andrea Riccardi intuye en las chabolas de Primavalle, en las afueras de
Roma, lo que se convertira en la Comunidad de San Egidio al servicio de los pobres; don
Luigi Giussani <<inventa>> con su Juventud Estudiantil el eslogan que dara nombre a su
movimiento: Comunién y Liberacion; Patti Mansfield, quien sera lider de la Renovacion
Carismaética, experimenta fuertemente por primera vez al Espiritu Santo en un fin de
semana de retiro en Duquesne; José Maria Escriva de Balaguer abre en la periferia de
Roma una nueva obra de apostolado, de las muchas que ha emprendido ya: el Centro
ELIS, del Opus Dei, para la formacién profesional de los jovenes; José Kentenich regresa
de su largo exilio en Milwaukee y dedica los Gltimos tres afios de su vida en la
consolidacién del movimiento Schoenstatt en todo el mundo; y Chiara Lubich lleva afios
impulsando el movimiento de los Focolares, por mencionar sélo algunas de las méas
conocidas nuevas realidades eclesiales.”*

Paraddjicamente, la vida consagrada del post-concilio se vio zarandeada en esta misma
década de los sesenta y los setentas por las corrientes, no del Concilio, sino de las
interpretaciones que se hacian al Concilio. “Se formaban diversas corrientes en la
interpretacion de los documentos conciliares y en la aplicacion de las normas. Las raices,
profundas, no sufririan mella, pero el vendaval se cobré ramas, hojas, frutos tiernos. Unos
estaban recelosos ante el nuevo giro que el Concilio habia dado a la Iglesia para que su
accion en el mundo contemporaneo fuera mas incisiva; otros, en cambio, interpretaron el
aggiornamento como una invitacion a desbordar los cauces de la liturgia, de la disciplina
sacerdotal y religiosa. A veces resultd herida la fe de los fieles; otras, se cometieron
aberraciones litargicas; la desorientacion tocaria amplios estratos de la vida religiosa y
sacerdotal provocando numerosisimas deserciones; sobrevendria la crisis vocacional, el
progresivo abandono de la practica sacramental y la laicizacion de las costumbres en
muchas sociedades tradicionalmente cristianas.”**

Muchos de los que interpretaban por cuenta propia el Concilio, comenzaron a presagiar lo
que ellos consideraban inevitable, la desaparicion de la vida consagrada. El eco de esas
voces ha llegado hasta nuestros dias, y asi hay quienes propugnan por un cambio radical
en el concepto de la vida consagrada. Hay quien confundi6 y sigue confundiendo la
renovacion con el aggiornamento. Hay quien ain propone la re-fundacion en lugar de la
reapropiacion del carisma.

Paulo VI habia ya previsto la inadecuada aplicacion e interpretacion del Concilio en la
exhortacién apostélica Evangelica testificatio: “La "pregunta apremiante" que Evangelica
testificatio formula al final de la exhortacion apostélica sobre renovacién de la vida
religiosa, aparece como un grito del corazon con el cual Pablo VI expresa su apasionada
preocupacion pastoral, su gran amor por el hombre y el mundo de hoy, la confianza que
pone en los religiosos y las religiosas. Las opciones concretas de renovacion aparecen alli
esclarecidas. Su apremio incita a una fidelidad que devuelva al momento actual de la vida

% Ma. Bru Alonso, Testigos del Espiritu. Los nuevos lideres catélicos: movimientos y comunidades,
Madrid, Edibesa, 1998.
* Angeles Conde y David J.P. Murray, Fundacién, Editorial Planeta, Barcelona, 2005, p. 239.

-21 -



y misién de cada Instituto el ardor con que los Fundadores se dejaron conquistar por la
fuerza inicial del Espiritu.”*

La contestacion al magisterio sigue teniendo también en nuestros dias un peso no
despreciable en el desarrollo de la vida consagrada. Guiados por el relativismo® y el
individualismo, pretenden rebajar el ideal de la vida consagrada, y en lugar de crear el
hombre interior™, buscan categorias humanas que permitan adecuar los altos ideales
espirituales y evangélicos de la vida consagrada a los valores de moda hoy en boga. Hay
quien, por ejemplo entiende la renovacion como el relajamiento de las costumbres, o
quien quiere diluir el mensaje de Cristo para entablar el didlogo, borrando toda identidad
propia.

Y toda esta confusion, ademas de crear zozobra y perplejidad entre los cristianos lanza el
mordiente de la duda al cuestionarse si la vida consagrada ain puede ser considerada
como parte integrante de la Iglesia, o no tendria mas bien que ser apartada, como una
practica de piedad medieval y caduca. El Magisterio de la Iglesia ha venido repitiendo
que la vida consagrada no es un afiadido en la Iglesia, ni una realidad dependiendo de las
circunstancias de tiempos y lugares. Es una realidad viva que pertenece plenamente a la
vida de la Iglesia. “La presencia universal de la vida consagrada y el caracter evangélico
de su testimonio muestran con toda evidencia —si es que fuera necesario— que no es
una realidad aislada y marginal, sino que abarca a toda la Iglesia. Los Obispos en el
Sinodo lo han confirmado muchas veces: « de re nostra agitur », « es algo que nos afecta
».En realidad, la vida consagrada esta en el corazon mismo de la Iglesia como elemento
decisivo para su mision, ya que « indica la naturaleza intima de la vocacion cristiana »y
la aspiracion de toda la Iglesia Esposa hacia la unién con el unico Esposo.™

Por ello, ante la dificultad aparente que muchos han puesto a la vida consagrada, como
parte inherente de la Iglesia, conviene de alguna manera repasar el concepto vinculante
con la Iglesia, es decir, la especial consagracion que se recibe en la vida consagrada.

La Iglesia esta formada por bautizados. Y el bautizado, segun lo expresado en toda la
Teologia post-conciliar, no es otra cosa que el fiel seguidor de Cristo que aspira a la
santidad. “Preguntar a un catecimeno: <<;quieres recibir el Bautismo?>>, significa al

%2 Sagrada Congregacion para los religiosos e institutos seculares, Religiosos y promocién humana,
28.4.1978,n. 30

** Denunciado y explicado magistralmente por el entonces Cardenal Joseph Ratizinger en la homilia del
inicio del Conclave, 18.4.2005.

# «E] Papa Pablo VI, por su parte, ha recordado a los religiosos que, cualquiera que sea la diversidad de
formas de vida y de carismas, todos los elementos de la vida religiosa deben siempre estar ordenados a la
construccion del «hombre interior».” Congregacion para los institutos de vida consagrada y las sociedades
de vida apostolica, Orientaciones sobre la formacion en los institutos religiosos, 2.2.1990, n. 2. Podemos
también afirmar con un autor espiritual: “En las cuestiones pastorales piensan mas en conducir que en ser
conducidos. En la liturgia piensan mas en inventar formulas nuevas a su gusto que en asimilar
personalmente y realizar fielmente las formas que la Iglesia les propone. Se diria que ignoran que siempre —
por muy adultos que seamos en Cristo- recibimos fodo de la Iglesia, mientras que ella solamente recibe
algo de nosotros”. José Rivera y Jos¢ Maria Iraburu, Espiritualidad catolica, Centro de estudios de teologia
espiritual, Madrid, 1982, p. 151.

#* Juan Pablo I, Exhortacion apostélica postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n.3

-22 -



mismo tiempo preguntarle: <<;quieres ser santo?>>. Significa ponerle en el camino del
Sermoén de la Montafia: <<Sed perfectos como es perfecto vuestro Padre celestial>> (Mt
5, 48).”46

Esta santidad, que no es otra cosa sino el seguimiento de Cristo, puede realizarse a través
de varios caminos: la vida laical, la vida matrimonial, la vida sacerdotal y la vida
consagrada. Nos encontramos por tanto con el primer punto de nuestra consideracion. La
vida consagrada esta formada por hombres y mujeres que, como bautizados, tienden a la
santidad. Todos los hombres, con su peregrinar en esta tierra, buscando transformar las
realidades terrenas para que el Reino de Cristo pueda hacerse presente, dejan una huella
en la Iglesia. Su testimonio personal, su labor a favor de la sociedad, su ejemplo de
oracion forman un todo que se compacta y se solidifica en un ejemplo para los cristianos
de cualquier tiempo, lugar o condicion social. Cada hombre o mujer, en su intento por ser
cristiano, es decir, por ser un seguidor de Cristo, deja un camino trazado. Este camino la
Iglesia lo hace propio y lo convierte en su patrimonio, de forma que puede ofrecer a las
generaciones futuras no sélo la corona del triunfo de muchos de sus hijos, sino caminos y
senderos diversos que otros hombres y mujeres pueden recorrer para alcanzar la santidad,
es decir, la identificacion personal con Cristo.

La innovacion se convierte en patrimonio comun. Cada vida cristiana bien vivida se
convierte en patrimonio para la Iglesia, pues ella, como madre y maestra hace propios las
fatigas y los gozos que han vivido cada uno de sus hijos. Conoce estas vidas, las estudia,
las valora y las compara a la luz de la vida de Cristo, para luego proponerlas como
ejemplo a todos los cristianos, no ya como algo ajeno a ella, sino como algo que le
pertenece, como patrimonio, porque ella misma la ha engendrado. La vida consagrada, se
presenta a la par que la vida matrimonial, la vida clerical o la vida laical como diferentes
formas para el seguimiento de Cristo. Sin perder su caracter especifico, de especial
consagracion a Cristo, la vida consagrada representa una forma a través de la cual se
puede ser cristiano. “Vivir como religiosos auténticos en la Iglesia es participar en
manera especial de la consagracion, de la mision y de la oracion de Cristo, que aparece en
la Biblif7 como el supremo consagrado, el maximo apostol o misionero y el sumo
orante.”

No puede decirse que la vida consagrada sea un accidente o un modo de vida pasajero
dentro de la Iglesia. Es patrimonio de la Iglesia por dos motivos. Porque es una forma de
vivir el cristianismo y porque Cristo lo inauguro, lo vivié e invité a vivirlo a muchos
otros cristianos a lo largo del tiempo. “En realidad, la vida consagrada esta en el corazon
mismo de la Iglesia como elemento decisivo para su mision, ya que « indica la naturaleza
intima de la vocacion cristiana »y la aspiracion de toda la Iglesia Esposa hacia la unién
con el unico Esposo. En el Sinodo se ha afirmado en varias ocasiones que la vida
consagrada no s6lo ha desempefiado en el pasado un papel de ayuda y apoyo a la Iglesia,

* Juan Pablo 11, Carta apostolica Novo millennio ineunte, 6.1.2001, n. 31.
" Angel Pardilla, La forma di vita di Cristo al centro della formazione alla vita religiosa,Editrice Rogate,
Roma, 2003, p. 405.

-23-



sino que es un don precioso y necesario también para el presente y el futuro del Pueblo de
Dios, porque pertenece intimamente a su vida, a su santidad y a su misién.”*

2. La santidad de la vida consagrada como maestra de humanidad para un mundo
relativista.

Hemos establecido que la vida consagrada es inherente a la vida de la Iglesia porque
Jesucristo inaugurd y quiso que este estilo de vida prolongara a lo largo del tiempo.
Somos testigo de los admirables ejemplos de vida consagrada que se han suscitado en la
Iglesia a lo largo de estos dos milenios. “A lo largo de los siglos nunca han faltado
hombres y mujeres que, dociles a la llamada del Padre y a la mocion del Espiritu, han
elegido este camino de especial seguimiento de Cristo, para dedicarse a El con corazén «
indiviso » (cf. 1 Co 7, 34). También ellos, como los Apostoles, han dejado todo para estar
con El y ponerse, como El, al servicio de Dios y de los hermanos. De este modo han
contribuido a manifestar el misterio y la mision de la Iglesia con los multiples carismas
de vida espiritual y apostodlica que les distribuia el Espiritu Santo, y por ello han
cooperado también a renovar la sociedad.”*

Para entender el siguiente paso de nuestra exposicion, la santidad de la Iglesia como
maestra de humanidad para un mundo relativista, cabe hacer la aclaracion que la vida
consagrada como un estilo de vida dentro de la Iglesia, hunde sus raices en el bautismo y
se explica solo a través del bautismo, pues asi como se dan distintas formas de seguir a
Cristo entre los bautizados, asi también se daran diversas formas de santidad, de acuerdo
a los distintos estilos de seguir a Cristo. “Sin embargo, conviene buscar la raiz de aquella
consagracion consciente y libre, y de la consiguiente entrega de uno mismo como
propiedad a Dios en el Bautismo, sacramento que nos conduce al misterio pascual como
vértice y centro de la Redencion obrada por Cristo. Por tanto, para poner plenamente de
relieve la realidad de la profesion religiosa, es necesario referirse a las vibrantes palabras
de Pablo en la Carta a los Romanos: ";O ignorais que cuantos hemos sido bautizados en
Cristo Jesus fuimos bautizados para participar en su muerte? Con El hemos sido
sepultados por el bautismo para participar en su muerte, para que como El resucito... asi
también nosotros vivamos una vida nueva". "Nuestro hombre viejo ha sido crucificado
para que... ya no sirvamos al pecado". "Asi pues, haced cuenta de que estdis muertos al
pecado, pero vivos para Dios en Cristo Jesus". La profesion religiosa -sobre la base
sacramental del bautismo en la que estd fundamentada- es una nueva "sepultura en la
muerte de Cristo"; nueva, mediante la conciencia y la opcidn; nueva, mediante el amor y
la vocacidn; nueva, mediante la incesante "conversion". Tal "sepultura en la muerte" hace
que el hombre, "sepultado con Cristo", "viva como Cristo en una vida nueva". En Cristo
crucificado encuentran su fundamento Ultimo, tanto la consagracion bautismal, como la
profesion de los consejos evangélicos, la cual -segin las palabras del Vaticano II-
"constituye una especial consagracion". Esta es a la vez muerte y liberacion. San Pablo
escribe: "consideraos muertos al pecado"; al mismo tiempo, sin embargo, llama a esta

%8 Juan Pablo 11, Exhortacién apostdlica postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n. 3.
“ Ibidem. n. 1.

-24 -



muerte "liberacion de la esclavitud del pecado". Pero sobre todo la consagracion religiosa
constituye, sobre la base sacramental del bautismo, una nueva vida "por Dios en

Jesucristo".”°

Con el bautismo todos los cristianos estan llamados a vivir la santidad. Y para lograrlo
Dios nos da el don de la gracia. Esta gracia la debemos hacer crecer a través de la
constante muerte al pecado, pues hemos sido sepultados con Cristo y a través también de
una vida nueva, que nos lleva a seguir a Cristo y a imitarlo. La forma de hacer crecer esta
gracia es muy variada y estd ligada fundamentalmente al estilo de vida que Dios ha
querido para cada hombre. Asi, en el matrimonio, dard unas gracias especiales, como en
la vida laical o en la vida consagrada. Se dice por tanto que cada estilo de vida no
aumenta la gracia bautismal, sino que la lleva a cumplimiento. De esta forma, la
consagracion religiosa no lleva a mayor cumplimiento la gracia bautismal, sino la
consagracion bautismal. Por eso, los documentos conciliares, especialmente Lumen
gentium n. 46 y Perfectae caritatis n. 5, diran que la consagracion religiosa lleva a mayor
cumplimiento la consagracion bautismal, no la gracia bautismal. Decir que la
consagracion religiosa lleva a mayor cumplimiento la gracia bautismal querria significar
que la consagracion religiosa hace mejores cristianos a las personas consagradas que al
resto de los fieles de la Iglesia. Lo que se dice es que la consagracion religiosa lleva a
mayor cumplimiento la consagracion bautismal, pues si todos los bautizados estan
Ilamados a vivir la vida de Cristo, la persona consagrada, en razon de la especial
consagracion religiosa, puede vivir esa vida de una manera mas perfecta, entendiendo por
perfeccion la semejanza con Dios, a través del seguimiento intimo de Cristo. “La llamada
del hombre a la perfeccion ha sido de alguna manera percibida por pensadores y
moralistas del mundo antiguo y también posteriormente en las diversas épocas de la
historia. Pero la llamada biblica posee una caracteristica totalmente original: es
particularmente exigente cuando indica al hombre la perfeccion, a semejanza de Dios
mismo. Precisamente de esta forma la llamada corresponde a toda la logica interna de la
Revelacion, segiin la cual el hombre ha sido creado a imagen y semejanza de Dios
mismo. Por tanto €l debe buscar la perfeccion que le es propia en la linea de esta imagen
y semejanza. Escribe San Pablo en la Carta a los Efesios: "Sed... imitadores de Dios,
como hijos amados, y caminad en el amor, como Cristo nos amd y se entregd por

., - 1
nosotros en oblacién y sacrificio de fragante y suave olor".”

Este seguimiento especial de la persona de Cristo comporta un estilo de vida muy
peculiar. La vivencia de los consejos evangélicos de pobreza, castidad y obediencia,
dentro de un instituto religioso o entidad cualquiera aprobada y reconocida por la Iglesia,
imprimen a la vida de la persona consagrada, unas caracteristicas muy especiales. Y este
estilo de vida, esta santidad, no est4 alejado del mundo, sino que puede ayudar al mundo
como ejemplo para vivir la santidad en las realidades profanas. “El compromiso radical
de los consagrados en el seguimiento de Cristo impulsa a todos los cristianos a tomar
mayor conciencia de su llamada y a apreciar mejor su belleza; les ayuda a aceptar con
alegria los deberes que forman parte de su vocacion, y los estimula a asumir tareas que
respondan a las necesidades concretas de la actividad apostélica y caritativa. La vida

% juan Pablo 11, Exhortacién apostdlica Redemptionis donum, 25.3.1984 n. 7.
*! Ibidem. n. 4.

-25-



consagrada es, por consiguiente, un signo que fortalece el impulso de todos al servicio del
)
Reino.”

Somos conscientes de la situacion en que vive en el mundo. Sin hacer de este ensayo un
documento exhaustivo, bien podemos citar las palabras de Benedicto XVI en su discurso
inaugural: “Cuéntos vientos de doctrina hemos conocido en estas Gltimas décadas,
cuantas corrientes ideologicas, cuantas modas del pensamiento... La pequefia barca del
pensamiento de muchos cristianos con frecuencia ha quedado agitada por las olas,
zarandeada de un extremo al otro: del marxismo al liberalismo, hasta el libertinismo; del
colectivismo al individualismo radical; del ateismo a un vago misticismo religioso; del
agnosticismo al sincretismo, etc. Cada dia nacen nuevas sectas y se realiza lo que dice
san Pablo sobre el engarfio de los hombres, sobre la astucia que tiende a inducir en el error
(Cf. Efesios 4, 14). Tener una fe clara, segun el Credo de la Iglesia, es etiquetado con
frecuencia como fundamentalismo. Mientras que el relativismo, es decir, el dejarse llevar
«zarandear por cualquier viento de doctrina», parece ser la Unica actitud que esta de
moda. Se va constituyendo una dictadura del relativismo que no reconoce nada como
definitivo y que sélo deja como ultima medida el propio yo y sus ganas.”>

No son indiferentes o meras expresiones retoricas, las palabras que ha utilizado
Benedicto XIV al referirse por primera vez a las personas consagradas: “Os saludo a
vosotros, religiosos y religiosas, testigos de la presencia transfigurante de Dios.”>* Las
personas consagradas, por la estrecha amistad con Dios, son para el mundo testigos del
Absoluto y es la luz del Absoluto de la que esta necesitada el mundo, de una presencia de
Dios. Los desiertos interiores por los que vaga el hombre del siglo XXI, y que dan origen
a tantos desiertos exteriores, no son sino el producto de no saber amar a Dios y de no
tenerlo a El como punto de referencia. El hombre del siglo XXI ha dejado de ser creyente
para ser un crédulo, poniéndose ¢l como centro de todo el universo, o poniendo a otros en
el centro de la creacion. De esta manera vemos como las ideologias que habian prometido
la liberacion del hombre han caido una tras otra y ahora, la sutil pero penetrante y
agresiva ideologia del relativismo ha alzado su pendén como baluarte de la felicidad,
olvidando que el hombre como criatura no podréa ser verdaderamente feliz sino fija sus
limites de acuerdo a su propia naturaleza.

No se habla ya de un desprecio o alejamiento de Dios, sino de un olvido total y completo
de Dios. Mientras que las nuevas generaciones no conocen a Dios, las generaciones
mayores lo han olvidado o lo han desterrado de sus vidas, reservandolo, en el mejor de
los casos, para los eventos que ellos consideran folcloristicos o meramente culturales:
Navidad, Pascua, celebraciones familiares en comun, exequias de difuntos. Buscando la
felicidad en lo pasajero, porque el hombre se erige como medida de su propia felicidad,
ponen su esperanza en aquello que delude, sin aceptar, por egoismo y vanidad, la fatuidad
y vacio de sus vidas. “En la raiz de la pérdida de la esperanza esta el intento de hacer
prevalecer una antropologia sin Dios y sin Cristo. Esta forma de pensar ha llevado a
considerar al hombre como « el centro absoluto de la realidad, haciéndolo ocupar asi

%2 Juan Pablo 11, Catequesis del Papa durante la audiencia del 8.3.1995, n. 1.
%% Card. Joseph Ratzinger, Homilia en la misa por la eleccién del Papa, 18.4.2005.
54 ¢

Ibidem.

-26 -



falsamente el lugar de Dios y olvidando que no es el hombre el que hace a Dios, sino que
es Dios quien hace al hombre. El olvido de Dios condujo al abandono del hombre », por
lo que, « no es extrafio que en este contexto se haya abierto un amplisimo campo para el
libre desarrollo del nihilismo, en la filosofia; del relativismo en la gnoseologia y en la
moral; y del pragmatismo y hasta del hedonismo cinico en la configuracion de la
existencia diaria ». La cultura europea da la impresion de ser una apostasia silenciosa por
parte del hombre autosuficiente que vive como si Dios no existiera.”®

Frente a este relativismo y pérdida de la esperanza, la santidad de las personas
consagradas se presenta como un signo de aliento y de vida. El relativismo puede
expresarse de muy diversas formas y frente a cada una de ellas, la santidad de la vida
consagrada puede servir de contrapeso que ilumine y guie al hombre a la verdadera
felicidad.

El hombre no puede vivir sin esperanza, no puede vivir sin alimentar su espiritu, por mas
reacio que se muestre a las realidades trascendentes. De creyente pasar a ser crédulo que
pone su fe en cualquier bagatela que le produzca un poco de satisfaccion espiritual,
narcotizando sus ansias de infinito o reduciéndolas a lo més inmediato. Como buen hijo
que es de su tiempo, el hombre contemporaneo no sabe ni quiere saber lo que significa
construir la felicidad. Guiado por lo principios de una tecnologia, centra su vida en lo
inmediato y lo placentero, sin cuestionarse por el futuro. Y al encontrarse con
espiritualidades que prometen la felicidad en pildoras, o en recetas al alcance de la mano
(aunque a veces no al alcance de cualquier bolsillo), se desilusiona al paso del tiempo,
para buscar otra alternativa. Frente a este mercadillo de ofertas baratas, la santidad de la
vida consagrada se muestra como anclada a algo seguro, a algo que no pasa y que al
mismo tiempo da la felicidad, la verdadera felicidad. Pero para ello, la persona
consagrada debe creer, verdaderamente creer en Aquél a quien ha consagrado su vida, de
lo contrario su fe sera languida, marchita, sin capacidad de ser maestra en el arte de poner
a Dios como el Unico necesario, el Unico que da sentido en esta vida, el Unico que no
desilusiona. “Asi, la demanda de nuevas formas de espiritualidad que se produce hoy en
la sociedad, ha de encontrar una respuesta en el reconocimiento de la supremacia
absoluta de Dios, que los consagrados viven con su entrega total y con la conversién
permanente de una existencia ofrecida como auténtico culto espiritual.”® Y mas
concretamente, esta supremacia absoluta de Dios, cuando se centra en Cristo, que asi
debiera ser para toda persona consagrada, es capaz de hacer ver a los hombres, y
especialmente a los jovenes, la belleza de una vida que no tiene miedo de centrar todo en
Cristo porque en ¢l encuentra la verdadera y tunica felicidad. “iNo tengais miedo de
Cristo! El no quita nada, y lo da todo. Quien se da a El, recibe el ciento por uno. Si, abrid,
abrid de par en par las puertas a Cristo, y encontraréis la verdadera vida.”’ Cuando la
persona consagrada hace de Cristo el centro de su vida, de su penar y de su actuar, es
capaz de ser un testimonio que interpela las conciencias de los hombres y las mujeres del
mundo, porque centrar la vida en un ideal que no defrauda es motivo de cuestionamiento
para los hombres que pasan su vida llenandola de ideales vagos y deletéreos.

% Juan Pablo I, Exhortacién apostdlica postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 9.
% Ibidem. n. 38.
> Benedicto X1V, Homilia de la misa de inicio del pontificado, 24.4.2005.

-27-



La santidad de las personas consagradas es también maestra de humanidad para un
mundo que vive relativizando los valores objetivos sobre los que se fundamenta el
devenir y el ser del hombre. EI hombre postmoderno ha declarado no sélo la incapacidad
del hombre para descubrir los valores objetivos en los que se apoya la existencia humana,
sino incluso la existencia misma de dichos valores®®. La interpretacién que del mundo
tiene cada hombre, es la méxima sobre la que se guian las conciencias y las sociedades
actuales. Este relativismo que se precia de ser liberal, corre el riesgo de tiranizar las
conciencias y la misma libertad del individuo, pues al alejarse de la vision real y objetiva
de la verdad, permite que cualquier ideologia o interpretacion personal se sitie como
rector de las conciencias y de los individuos.

Las personas consagradas, en el seguimiento que hacen de la persona de Cristo, permiten
ver a los hombres la posibilidad de cimentar la vida en valores que van mas alla de
interpretaciones subjetivas y personales. Valores, segun algunos, que ahora cobran un
tinte de fundamentalismo, pero que son los verdaderos valores sobre los que se
consolidan la existencia humana, independientemente del credo religioso o de ideologias.
Una creencia en el ser Absoluto, en su poder y en su capacidad rectora y organizadora del
mundo. Al poner su vida en manos de Dios, las personas consagradas proclaman no sélo
la supremacia del Ser eterno y trascendental, sino la posibilidad de construir una
civilizacion basada en valores objetivos, libre de toda interpretacion personalista. La vida
fraterna en comun en dénde la existencia gira en torno a unos valores claros, especificos
y trascendentes, pone de manifiesto a la sociedad humana la posibilidad de vivir la vida
en clave del respeto, la ayuda reciproca y la mutua colaboracion. “La vida consagrada es
signo y testimonio del auténtico destino del mundo, que va mucho mas all4 de las
perspectivas inmediatas y visibles, incluso legitimas y debidas, para los fieles llamados a
un compromiso secular: segun el Concilio, <<los religiosos, en virtud de su estado,
proporcionan un preclaro e inestimable testimonio de que el mundo no puede ser
transformado ni ofrecido a Dios sin el espiritu de las bienaventuranzas>>.”>°

Los tres consejos evangelicos siempre han sido un preclaro anuncio de un estilo de vida
que prefigura la existencia del cielo. Sin embargo, ademas de este valor innegable de
anuncio del Reino de los cielos, hoy tienen una mayor actualidad para el mundo
fragmentado por el relativismo. La libertad en el mundo contemporaneo no es ya la
capacidad de elegir lo que mas y mejor convenga al desarrollo del hombre. Hoy, por el
relativismo exasperado en el que vivimos, la libertad se entiende ya no como la capacidad
de elegir lo mejor, sino como la posibilidad de hacer lo que se piense que es mejor,
recudiendo lo mejor a lo méas conveniente a los intereses personales, 1o que méas pueda
producir el placer en forma inmediata y mas duradera. La capacidad de eleccion ha
pasado de elegir lo que mas puede hacerme hombre a lo que méas puede producirme

%8 «De esta cultura forma parte también un agnosticismo religioso cada vez més difuso, vinculado a un
relativismo moral y juridico mas profundo, que hunde sus raices en la pérdida de la verdad del hombre
como fundamento de los derechos inalienables de cada uno.” Juan Pablo I, Exhortacion apostolica
postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n. 9.

% Juan Pablo 11, Catequesis del Papa durante la audiencia del 8.3.1995, n. 4.

-28-



placer o satisfaccién personal®®. En este contexto de libertad, el consejo evangélico de la
obediencia ayuda al hombre fragmentado por el relativismo a fijar sus coordenadas en su
realidad mas profunda. La persona consagrada que vive la obediencia, lo hace porque
descubre el medio para ser lo que debe ser. En la obediencia no renuncia a su juicio, ni a
su capacidad de eleccion ni de libre albedrio. Al contrario, hace uso de su juicio, de su
capacidad de eleccién y de su libre albedrio al analizar su identidad, al elegir los medios
mas adecuados que le lleven a adquirir esta identidad y a amar y querer estos medios. “En
efecto, la actitud del Hijo desvela el misterio de la libertad humana como camino de
obediencia a la voluntad del Padre, y el misterio de la obediencia como camino para
lograr progresivamente la verdadera libertad. Esto es lo que quiere expresar la persona
consagrada de manera especifica con este voto, con el cual pretende atestiguar la
conciencia de una relacion de filiacion, que desea asumir la voluntad paterna como
alimento cotidiano (cf. Jn 4, 34), como su roca, su alegria, su escudo y baluarte (cf. Sa/
1817, 3). Demuestra asi que crece en la plena verdad de si misma permaneciendo unida a
la fuente de su existencia y ofreciendo el mensaje consolador: « Mucha es la paz de los
que aman tu ley, no hay tropiezo para ellos » (Sal 119118, 165).”°"'

El mundo relativista, ironicamente, ha hecho del placer un punto fijo. La satisfaccion
personal a través del placer, del bienestar, del poder sobre los otros son puntos sobre los
que inexplicablemente gira la vida de las personas que supuestamente se dicen libres,
pero que comprometen toda su vida al valor de la sensualidad. Para satisfacer dicho valor
no dudan en hipotecar su tiempo y sus energias. Esta inversion de toda la persona en
torno al valor de la sensualidad origina en no pocas ocasiones estados de vida que, por
procurarse un placer efimero, sacrifican valores reales y objetivos. Asi, hay quien por
satisfacer la pasion del placer no duda en sacrificar el valor de la familia, del negocio o de
la propia reputacion. Frente a esta situacion la santidad de los que viven el consejo
evangélico de la castidad puede proponerse como una ayuda liberadora, pues sirve de
testimonio para hacer ver que es posible no sucumbir a las exigencias de la pasion,
cuando se tiene un ideal. Frente a los imperativos de aquellos que hacen ver que la
satisfaccion de las necesidades corporales constituye el valor supremo del hombre y que
no es posible substraerse a satisfacerlas plenamente sin quedar traumado o no realizado
plenamente, los consagrados que ofrecen a Dios el don de la castidad, pueden servir de
ejemplo para ensefiar a los hombres a encauzar por los caminos de la recta razon, las
pulsiones de los instintos y las pasiones, sin despreciar los cuidados normales que el
cuerpo requiere. “En particular, resulta importante para el mundo actual el testimonio de
la castidad consagrada: testimonio de un amor a Cristo mas grande que cualquier otro
amor, de una gracia que supera las fuerzas de la naturaleza humana, de un espiritu

%0 Baste pensar que esta concepcidn de libertad ha también permeado la vida de las personas consagradas,
especialmente en lo que se refiere a la vida consagrada: “La afirmacidén unilateral y exasperada de la
libertad ha contribuido a difundir en Occidente la cultura del individualismo, con el debilitamiento del ideal
de la vida comun y del compromiso por los proyectos comunitarios.” Congregacion para los institutos de
vida consagrada y las sociedades de vida apostolica, La vida fraterna en comunidad, 2.2.1994, n. 4b.

¢ Juan Pablo 11, Exhortacion apostdlica postsinodal Vita consecrata, 25.3.1996, n. 91.

-29.-



elevado que no se deja atrapar en los engafios y ambigiliedades que encierran a menudo
.. g . . 62
las reivindicaciones de la sensualidad.”

62 Juan Pablo I, Catequesis del Papa durante la audiencia del 8.3.1995, n. 6.

-30 -



