LA FORMACION DE LAS VIRTUDES SOCIALES EN LA RELIGIOSA.

Ni carne, ni pez....

La mujer que se consagra a Dios inicia el itinerario de una transformacion para dejar de ser ella
misma y convertirse en Cristo. Asi lo establece el Concilio y el Magisterio de la Iglesia cuando
afirma que “la cuestion de la formacién en la vida religiosa es una cuestion de identidad. El fin
inmediato de la formacidn, durante el periodo institucional (y nosotros podriamos afiadir que dicha
formacion se debe prolongar a lo largo de toda la vida), es conducir a los candidatos a tomar
conciencia de los aspectos mas especificos de la vida religiosa en la Iglesia, con el fin de que la
asuman como propia. En otras palabras, el fin primario de la formacion es el permitir alcanzar la
identidad propia de la vida religiosa en la Iglesia.”* Por otra parte se ha afirmado que la formacion
para lograr la identidad de la vida religiosa no es otra cosa que una secuela, un seguimiento, para
responder cada dia a la invitacion que Cristo hace para vivir una vida de total y exclusiva posesion.
La formacion cubrird todos los campos que conforman a la persona, en forma armonica, para que
pueda responder a ese llamado originario, tal y como afirma la exhortacion apostolica postsinodal
Vita consecrata®, y que Juan Pablo II recordé a las religiosas de Latinoamérica en 1990: “La
identidad y autenticidad de la vida religiosa se caracteriza por el seguimiento de Cristo y la
consagracion a El mediante la profesion de los consejos evangélicos de castidad, pobreza y
obediencia. Con ellos se expresa la total dedicacion al Sefior y la identificacion con El en su entrega
al Padre y a los hermanos. El seguimiento de Cristo mediante la vida consagrada supone una
particular docilidad a la accion del Espiritu Santo, sin la cual la fidelidad a la propia vocacion
quedaria vacia de contenido.” ;Cémo se forma en cada religiosa esta identidad?

“El Concilio y el Magisterio posconciliar proponen en primer lugar como modelo de identidad el
Cristo del evangelio. En segundo lugar muestran la ejemplaridad de los apdstoles, que dejaron todo
por seguir a Cristo, viviendo con El y como El. Estas orientaciones doctrinales, espirituales y
formativos son determinantes para alcanzar la identidad de la vida religiosa.”® Es Cristo entonces
quien polariza las energias como punto de llegada de todos los afanes de la religiosa. Conformarse
con Cristo en todas sus dimensiones serd la tarea a realizar durante toda la vida.

En este esfuerzo por identificarse con Cristo la religiosa no puede olvidar ningin aspecto de su
personalidad. Todos y cada uno de los elementos que la constituyen deberan quedar transformados
por Cristo para hacerse mas semejante a El. Esta transformacion le exigira una formacion en todos
lo niveles. Quien se forma se transforma. La formacion tiende sencillamente a propiciar la adecuada
transformacion de la religiosa en Cristo. Pero esta transformacion se realiza en un material muy
concreto y tangible como lo es la persona de cada religiosa. La formacion espiritual, que la llevara
directamente a transformarse en Cristo, pasa necesariamente por la formacion humana. No podemos
tener a la mujer santa, si primero no tenemos a la mujer, parangonenando de alguna manera al
Aquinate.” Y asi decimos que primero debemos tener a la mujer, después a la santa. ;Qué tipo de
mujer? Oigamos al Concilio Vaticano Il definir las caracteristicas humanas méas esenciales de la

! Congregacion para los Institutos de vida consagrada y para las sociedades de vida apostdlica, Instruccion Potissimus
institutionis, 2.2.1990, n.1

2 Juan Pablo I, Exhortacién apostélica postsinodal Vita Consecrata, 25.3.1996 n.64 y 65

# Juan Pablo II, Carta apostélica “Los caminos del evangelio”, a los religiosos y religiosas de América Latina en
ocasion del V centenario de la evangelizacion del Nuevo Mundo, 26.6.1990, n.16

* Angel Pardilla, La forma di vita di Cristo al centro della formazione alla vita religiosa. 1l quadro biblico e teologico
della formazione, Editrice Rogate, Roma, 2003, p.259

*“La gracia sobrenatural no suprime la naturaleza, sino que la eleva.” S. Tomas de Aquino, Summa Theologiae, |, g.1,
a.8c.



persona humana: “Estabilidad psicoldgica, capacidad de tomar decisiones ponderadas y en el modo
recto de enjuiciar los acontecimientos y a las personas.”®

Pero para tener a la mujer con estas caracteristicas es necesario desarrollar un programa completo
de formacion que incluya las siguientes areas: formacion de la inteligencia, formacion de la
voluntad, formacién de las pasiones, formacion de los sentimientos, formacion de la imaginacion,
formacion de la memoria, formacién fisica y formacién moral. Este es el esquema clasico que se ha
seguido, que mira sobretodo a formar cada una de las facultades del hombre, en modo armonico, sin
privilegiar ni menospreciar ningn elemento que lo constituye.

Para llevar a cabo esta formacion, la religiosa cuenta con un instrumento de inestimable ayuda: el
carisma congregacional. “Aunque pareceria dificil de notar en una institucion determinada los
aspectos originales y mas especificos de dicha institucion, el fundador y la fundadora siempre han
afirmado con seguridad, la existencia de una identidad especifica. La propia familia religiosa es
diferente de las otras, tiene una propia fisonomia, una particular razon de ser o un propio espiritu.”’
Es el carisma el que da una impronta a toda la formacion de la religiosa, como reflejo de la
experiencia vivencial que el fundador o la fundadora hicieron de la persona de Cristo. La religiosa
que quiere alcanzar el ideal de identificarse con Cristo, no deberia tener otra preocupacion que esta
de asimilar, vivir y transmitir las Constituciones, el espiritu propio, la metodologia, las genuinas
tradiciones de vida y apostolado que Dios dond al Instituto a traves del fundador o la fundadora.
Alli encontrara todo lo necesario para vivir plenamente su identidad de mujer consagrada a Dios.

Muchos problemas y grandes sufrimientos podrian ser ahorrados a las religiosas y formadoras si
conocieran claramente la identidad de la vida religiosa plasmada en el carisma de la Congregacion.
Esta ignorancia, que desgraciadamente pulula en no pocos ambientes religiosos, origina una
desorientacion en la formacion de las religiosas. A la pregunta, ¢cudl es el tipo de religiosa que
quiero formar?, muchas no saben dar una respuesta concreta, certera y objetiva que les permita fijar
facilmente dicha identidad para que, a partir de esa meta, puedan sugerirse los medios mas aptos
para alcanzarla. Primero el ser, luego el hacer, dice un principio de metafisica. La formadora no
podra formar si no tiene en mente la idea —identidad religiosa- de lo que quiere formar. Su trabajo
formativo le resultaria més facil y con objetivos més claros y definidos, al definir con claridad la
identidad religiosa que quiere plasmar en sus formandas.

Sin duda alguna que esta identidad religiosa conforma una experiencia humana, una experiencia
cristiana y una experiencia de consagracion, mismas que ha vivido a su vez el fundador o la
fundadora. Esta identidad no se construye, por lo tanto, sin la presencia del elemento humano. Y si
quiere partir con principios solidos en la formacion, deberd partir del elemento humano. Pero, ¢de
qué tipo de persona humana estamos hablando?

La concepcidn que tenga la formadora de la persona humana sera pieza clave en la formacion de la
mujer religiosa. Son muchas las concepciones antropoldgicas que corren en nuestro tiempo. Hay
quienes ponen el énfasis en la parte psicoldgica®, llegando a limitar o anular la libertad de la
persona, reduciéndola a un amasijo de pasiones incontroladas, fruto de traumas no superados del
pasado, Hay quien pone el énfasis s6lo en la voluntad®, dejando a un lado la accién de la gracia. No
se trata por tanto de lograr un equilibrio malabérico, en donde se juegue peligrosamente con todos
los elementos, corriendo el peligro de dejar caer algunos, en prejuicio de otros. Se trata mas bien de

¢ Pablo VI, Decreto Optatam totius, 28.10.1965, n. 11

" Fabio Ciardi, In ascolto dello Spirito, Citta nuova editrice, Roma, 1996, p. 65
& Poner algtn comentario del libro de Cantelmi

® Algo del eneagrama



observar la realidad, de saber como es el hombre en la realidad, y a partir de esa vision
antropoldgica realista, construir la mujer y luego, la mujer consagrada.

Haciendo un breve resumen antropoldgico, vemos que el hombre es alma y cuerpo. Y de ahi parten
las potencias del hombre: la inteligencia y la voluntad forman la parte espiritual; la sensibilidad lo
hara de la parte corporal. Seran la inteligencia, la voluntad y la sensibilidad, las tres potencias de la
mujer que la formadora debe atender, si quiere plasmar la identidad religiosa dejada por su
Fundador y fijada por el carisma.

Sin embargo el desconcierto que existe actualmente en la concepcion del hombre'® no hace aparecer
en forma tan clara cudl debe ser la jerarquia que se tiene que dar en la formacion. La primacia, para
algunos son los sentimientos. Otros piensan que es la razon y hay quien afirma que debe ser la
voluntad. Es sobre ésta Ultima potencia sobre la que se deben construir las otras dos, ya que el
hombre carente de voluntad podrd conocer y amar el bien, pero si no cuenta con las fuerzas
necesarias para llevarlo a cabo, puede sucumbir en nada sus buenos deseos.

La transformacion en Cristo de la que hemos ampliamente hablado como marco de referencia para
adquirir la identidad consagrada, nos hace pensar en la persona de Cristo como modelo a seguir. Si
bien podemos afirmar que la mujer consagrada nunca podra ser idéntica a Cristo, tratard de
asemejarsele lo més posible, a través de la imitacion de su vida. Se hablard4 por tanto de una
imitacion bajo todos los puntos de vista que conforman la persona de la religiosa, elencados
renglones arriba: inteligencia, voluntad, pasiones, sentimientos, imaginacion, memoria, formacion
fisica y formacion moral. Esta formacion que tiende a lograr una transformacion en Cristo no es
simplemente un conjunto de conocimientos que quedan en la mente de la mujer consagrada. Deben
hacerse realidad, deben transformarse en hechos concretos. Y para ello es necesario saber que nada
duradero se lograra en la formacion si no somos capaces de formar en nosotros o en otras personas,
virtudes. No se trata simplemente de una repeticion de actos, de un habito, sino de una virtud,
siendo ésta la disposicion habitual y firme de hacer el bien. No se trata simplemente de hacer actos
buenos, sino de dar lo mejor de si misma, utilizando todas las potencias del hombre (inteligencia,
voluntad y sensibilidad) para alcanzar y hacer siempre el bien.

Dice el Catecismo de la Iglesia cat6lica que “Las virtudes humanas son actitudes firmes,
disposiciones estables, perfecciones habituales del entendimiento y de la voluntad que regulan
nuestros actos, ordenan nuestras pasiones y guian nuestra conducta segin la razon y la fe.
Proporcionan facilidad, dominio y gozo para llevar una vida moralmente buena. EI hombre virtuoso
es el que practica libremente el bien.”*! Desde el punto de vista meramente humano, la formadora
debe buscar en sus formandas la consecucién de aquellas virtudes humanas que maés le puedan
servir para fundamentar la construccion de la mujer consagrada. El carisma de la congregacion
podra servirle de guia, para elegir las virtudes humanas mas requeridas en la formacion de las
religiosas. Quien por ejemplo debe trabajar con enfermos y ancianos, hara muy bien en fundamentar
solidamente la virtud de la paciencia o la amabilidad.

Hablamos de virtudes y no de valores, ya que el término valor se centra en la apreciacion subjetiva
de una o muchas cualidades de una cosa o circunstancia y la hace apetecible para la persona que la
apreciado. La virtud se refiere mas al esfuerzo personal que cada persona debe realizar por adquirir
el bien. El apreciar el valor en una cosa no lleva necesariamente a la persona a trabajar y esforzarse
por adquirirlo, mientras que la virtud siempre requiere esfuerzo y sacrificio por parte de la persona.

10 Actualmente las dificultades por concebir lo que es el hombre y llevarlo a una formacién plena, se deben
principalmente al irracionalismo, el presentismo, el esteticismo, el relativismo moral, el indiferentismo religioso, el
desencanto, la soledad y el individualismo. Estas circunstancias originan una visién del hombre distorsionada que de
alguna manera, como hijos del tiempo, puede salpicar a las religiosas y dificultar su formacion.

11 Juan Pablo 11, Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1804



De esta forma, “las virtudes humanas adquiridas mediante la educacion, mediante actos deliberados,
y una perseverancia, mantenida siempre en el esfuerzo, son purificadas y elevadas por la gracia
divina. Con la ayuda de Dios forjan el caracter y dan soltura en la practica del bien. EI hombre
virtuoso es feliz al practicarlas.”™? Como virtudes humanas basicas, es decir aquellas sobre las
cuales se agrupan todas las demas, debemos mencionar la prudencia, la justicia, la fortaleza y la
templanza. Estas virtudes, una vez adquiridas, facilitan la adquisicion de otras muchas.

Es importante por tanto ensefiar a las religiosas a practicar las virtudes humanas, no por
complacencia propia, sino como una base para que la gracia de Dios pueda actuar mas facilmente,
para que puedan alcanzarse las virtudes religiosas y morales de la vida consagrada y también para
que la religiosa pueda ser mas eficaz en la transmision del mensaje.

La época asi llamada posmoderna, entre algunas de sus caracteristicas, esta la de ser muy sensible a
todo lo que ve. Dice un dicho inglés, First impressions, last! Nuestro mundo, hecho a los medios de
comunicacién, no se detiene tanto a reflexionar, sino a observar. Educado por imagenes™ se guia
por todo aquello que ve en un primer momento. Ademas, la indiferencia religiosa caracterizada por
“la aceptacion de la religion como un relato mas, que acepta e incluso colabora de buen grado en la
parte estética, folclorica y en la recuperacion de usos y costumbres... siempre que no se vaya
demasiado en serio a buscar el misterio, la salvacion, el compromiso™**, puede ser aprovechada por
la religiosa para dejar en un primer momento el mensaje de la salvacion. Recuerdo haber leido en
un periddico interno de una Congregacion religiosa que habia fundado recientemente una mision en
Japén, el estar probando a evangelizar en el ascensor, aprovechando los tiempos relativamente
grandes que se deben pasar en aquellos cubiculos, antes de llegar al piso deseado. Son los signos de
nuestros tiempos que nos hablan de la importancia de aprovechar los contactos que se tienen con las
personas y hacerlo en una forma que deje impacto en ellas, a la manera de Jesucristo cuando, por
ejemplo se encuentra con la mujer samaritana. Ahi El nos da un ejemplo de como se deben
aprovechar las virtudes sociales para transmitir el mensaje: habla en forma educada y respetuosa
con una mujer, pide las cosas con amabilidad (dame de beber), no se desespera ante la ironia de la
mujer(no tienes con qué sacar agua), es observador y sabe adecuarse a la cultura de la persona (una
realidad terrena como el agua le sirve para llevarla al agua eterna), no le echa en cara su pecado,
sino que caritativamente le hace ver su error (ve y llama a tu marido), la acoge con benevolencia.

Y en la adquisicion de las virtudes humanas y sociales, serd la inteligencia la que ayude a discernir
las situaciones y elija los mejores medios para alcanzar la mision y los proyectos encomendados. De
esta forma, quien se consagra no se olvida de que es mujer antes y durante la consagracion.

La formacion de las virtudes sociales y su importancia en la formacion integral de la religiosa.

Hemos hablado de dos factores que uniéndolos nos pueden clarificar la importancia de la formacién
de las virtudes sociales en la religiosa. Por un lado el mundo actual, alejado de Dios y con un gran
indiferentismo religioso, es muy sensible a los valores trascendentes, pues busca en ellos,
inconscientemente el sentido de su vida. Ademas, el hombre de nuestros dias, crecido a la sombra
de los medios de comunicacion, ha perdido en parte la facultad de razonar, dejandose llevar de todo

2 Ibidem., n. 1810

3 Convendria hacer una lectura detenida de libro de Sartoris, Homo videns versus homo sapiens, Ed. Taurus, Madrid,
1999, en donde el autor reclama la importancia que los medios de comunicacién, en especial la television, han tenido y
siguen teniendo para reducir la capacidad reflexiva e imaginativa del hombre. Mientras que el radio potencia la
imaginacidn, la television no da oportunidad al hombre a pensar, pues la sucesion rapida, sintética y anacrénica de
imagenes, unida a mensajes muchas veces incoherentes con la imagen, no da momento alguno para que el espectador
pueda juzgar, sacar conclusiones o hacer relaciones, actividades todas ellas propias de la facultad del pensamiento. Por
ello el autor afirma que la television ha secuestrado el intelecto del hombre posmoderno.

P, Tomas Morales, El ovillo de Ariadna, Ediciones encuentro, Madrid, 1998, p. 28



aquello que le entra por sus sentidos, sin procurar hacer un discurso de juicio sobre lo que ve o lo
que oye.

Por otra parte, el Concilio Vaticano Il con el impulso que ha dado para que los Institutos religiosos
se renovaran adecuadamente con el fin de que pudieran dialogar con el hombre de hoy, y asi
adaptaran el mensaje evangélico, se encuentra con la necesidad de formarse no sélo en el ambito de
las virtudes morales o religiosas, sino también en las virtudes humanas, a quien el mundo es ahora
tan perspicaz por los factores antes mencionados. “Las cualidades humanas de un sacerdote o de
una religiosa son las primeras en ser notadas, como el vestido, y hablan un idioma comprensible a
todos. Es la humanidad la que falta en nuestra sociedad y cuando se la encuentra, uno se detiene,
atraido del reclamo de cualquier cosa que pertenece al fondo de nuestra naturaleza. Estoy
convencido de que si observasemos las buenas formas del manual de etiqueta, seriamos ya al menos
mitad santos.”

No son las virtudes humanas y sociales como las buenas formas de educacion las que nos hacen
santos, sino el esfuerzo que implica el ponerlas en préactica, el cauce que logran dar a nuestra
pasiones y los buenos habitos que van dejando en nuestra naturaleza para que la gracia pueda actuar
con mayor facilidad.

Por otra parte, ya que “el ser humano es esencialmente un ser social, comunicativo... la realizacion
humana del sacerdote (y de la consagrada) pasan también por las relaciones interpersonales y el
comportamiento social. La transformacion que se debe operar en el sacerdote (y en la consagrada)
debe contemplar también el modo de entrar en relacion con los otros, incluso en el modo de
presentarsizey comportarse en el ambiente social que lo circunda. Las formas externas son un espejo
del alma.”

Y por si estos argumentos no bastasen para captar la importancia de desarrollar las virtudes
humanas y mas concretamente, las virtudes sociales, bastenos pensar que como consagradas, las
religiosas estan llamadas a ser una memoria viviente de Cristo'’, y en forma concreta a asimilar en
sus vidas los mismos sentimientos de Cristo hacia su Padre®. Esta asimilacién no debe dejar
escapar ningun ambito de la vida humana. Es asi como la justificacion méas clara de la necesidad de
formar en cada alma consagrada unas virtudes humanas y sociales provienen no sélo del reclamo de
la mision o de la adecuada renovacion de la vida consagrada, sino de la perenne transformacion en
Cristo que la religiosa esta llamada a hacer de toda su vida, durante toda su vida.

Algunas virtudes sociales.

Para concretizar la presentacion de algunas virtudes sociales, procederemos didacticamente
presentando en primer lugar una definicion concreta de la virtud, la forma como la vivié Jesucristo
y el alcance y practicidad que tiene en nuestros dias.

La solidariedad
Definicion: Proviene del latin solidus que designaba una moneda de oro sdlida, invariable
en su valor. El concepto paso a la lengua moderna como soldado, consolidar, solidez y
después se convirtio en solidaridad, que designa aquella realidad firme, sélida valiosa. Una
estructura bien formada y armoniosa, como debe ser la familia y la vida social. Los
individuos son por naturaleza solidarios porque el ser humano no es una isla: tiene necesidad
de otros.

1> Giuseppe Colombero, Chi si consacra a Dio non dimentichi il galateo, en Vita Pastorale n. 6 giugno 2000.
16 Marcial Maciel, La formacién integral del sacerdote, Cittd Nuova Editrice, Roma, 1994.

17 Juan Pablo 11, Exhortacién apostélica postsinodal Vita Consecrata, 25.3.1996, n. 22

'8 Ibidem, n. 65



Vivencia de la solidaridad en Jesucristo: lo observamos como hace suyas las penas y las
esperanzas del pueblo de Israel. “jJerusalén, Jerusalén! Cudntas veces quise cobijarte, como
la gallina a los polluelos.” Una solidariedad que le hara cargar con los pecados de todos los
hombres.

Vida religiosa y actualidad: “Se nota una creciente enfriamiento de la solidariedad inter-
personal: mientras las instituciones de asistencia desarrollan una labor laudable, se observa
un venir a menos en el sentido de la solidariedad, de modo que, aunque no faltan de nada
material, las personas se sienten mas solas, dejadas a si mismas, sin una red de sustento
afectivo.”® Hay pues un gran campo para que la religiosa de testimonio de esta virtud, que
debe comenzar a vivir en la comunidad a la que Dios le ha llamado. Es ahi donde, superando
todo tipo de cultura, nacionalidad o edad, las religiosas se unen por estrechos vinculos que
las hacen poner en practica la virtud humana de la solidaridad, al hacerse cargo unas de
otras.

No debemos olvidar que para una religiosa deben cobrar vida las palabras de Terencio:
“Homo sum: humani nihil alienum puto” (Soy un hombre y nada de lo humano me resulta
extrafio). Ahora que la comodidad y el bienestar han llegado a dominar grandes estratos de
la sociedad europea, es el tiempo de la solidaridad en pequefio, es decir, de la solidariedad
personal, del detalle. Es poner en practica lo sefialado por Juan Pablo II: “Es la hora de una
nueva <<imaginacion de la caridad>>, que promueva no tanto y no sélo la eficacia de las
ayudas prestadas, sino la capacidad de hacerse cercanos y solidarios con quien sufre, para
que el gesto de ayuda sea sentido no como limosna humillante, sino como un compartir
fraterno.”® Y esta solidaridad no se inventa, se forma a través de gestos caritativos en
comunidad, que van més all& de una simple convivencia: es formar la capacidad de ver en
los otros no so6lo a otros hermanos, sino a otros Cristos. “No debe olvidarse, ciertamente, que
nadie puede ser excluido de nuestro amor, desde el momento en que <<con la encarnacion el
Hijo de Dios se ha unido en cierto modo a cada hombre>>."%

La sinceridad.

Definicion: La verdad o veracidad es la virtud que consiste en mostrarse veraces en los
propios actos y en el afirmar la verdad en aquellas palabras, rehuyendo la doblez, la
simulacion y la hipocresia. Como dice el Catecismo de la Iglesia Cat6lica: “seria imposible
la convivencia humana si los hombres no tuvieran confianza reciproca, es decir, si no se
dijese la verdad. La virtud de la verdad da justamente al otro cuanto le es debido. La
veracidad respeta el justo equilibrio entre aquello que debe ser manifestado y el secreto que
debe ser guardado: implica por tanto la honestidad y la discrecién.”?

Vivencia de la sinceridad en Jesucristo: EI mismo fue ejemplo de sus ensefianzas: “Que
vuestra palabra sea si, si, no, no.” “Yo soy el camino, la verdad y la vida”. Y sus coetdneos
lo tenian como una persona en la cual no habia ningun doblez. Al final de su vida, fue
siempre testimonio de la verdad. “;Y qué es la verdad?” le preguntara Poncio Pilato.

Vida religiosa y actualidad: Si la vida social para construirse tiene como fundamento la
sinceridad, no pensemos que esta virtud se pone en practica s6lo en el momento en que una
persona se convierte en adulta y comienza a ser parte de la sociedad econémicamente activa.
La sinceridad se aprende en casa. Seran los padres de familia a ensefiarla y en general, toda
la sociedad. Se dan culturas en que la sinceridad viene premiada y otras en las que la
mentira, con sus variantes de corrupcién, engafo, falsedad, vengan premiadas y tenga a ser
consideradas como garantes de la vida social. No basta por tanto el pensar que la familia

19 Juan Pablo 11, Exhortacién apostélica postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n.8
20 juan Pablo Il, Carta apostdlica Novo Millennio Ineunte, 6.1.2001, n.50

2! |bidem, n. 49

22 Juan Pablo 11, Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2469



pueda contrarrestar el masivo influjo de la sociedad. Se hard necesario un testimonio
valeroso que contrarreste y haga ver la posibilidad de construir un mundo sin necesidad de
recurrir a la mentira. Las religiosas con su vida pueden dar muy bien este testimonio, no sélo
creando ambientes en donde la sinceridad venga ensefiada, apreciada y reconocida, sino que
las mismas relaciones interpersonales se fundamenten en la vivencia de esta virtud.

Para vivir la sinceridad sera necesario hacer uso de la virtud de la fortaleza para saber decir
siempre la verdad, sin importar las consecuencias que ello conlleve.

La constancia.
Definicion: La constancia forma parte de la virtud de la fortaleza y de alguna manera
consiste en la firmeza de animo que debe guiar a las personas en su lucha y esfuerzo por
hacer el bien.
Vivencia de la constancia en Jesucristo. Lo vemos todos los dias en su vida publica,
lanzarse a la tarea de la evangelizacion, de dar a conocer la Buena nueva. No lo detiene nada
ni nadie. Una vez que ha determinado la forma en que comunicara el mensaje, lo lleva a la
practica, cueste lo que cueste. Y al final, habiendo sido constante en todo, puede exclamar
clavado en la Cruz: “Todo esta consumado.”
Vida religiosa y actualidad. Un breve pero agudo analisis de nuestros tiempos, podria ser el
siguiente: “Vivimos en un mundo que rezuma molicie por todos los poros, Rehuye
sisteméaticamente el esfuerzo. EL ambiente enmohece la voluntad. La juventud actual muere
por comprender demasiado y por querer poco. La sociedad que nos rodea esta llena de
semivoluntades.”® Y frente a esta panoramica la religiosa puede contribuir tanto, con su
simple testimonio de vida. El ver a una persona que tiene como primera meta en su vida el
cumplimiento del deber, por encima de sus estados fisicos o psicoldgicos, es algo que atrae.
Los jovenes especialmente, que no saben ser constantes en sus decisiones y se dejan llevar
por la moda, lo espectacular, lo més facil, pueden tener en la religiosa un ejemplo a seguir.
Para ello, convendria recordar lo que dice Aristoteles: “Sé dueno de tu voluntad y esclavo de
tu conciencia.” La constancia se forma fijandose metas claras y objetivas, no fantaseando
sobre cosas imposibles y con mucha paciencia para saber empezar todos los dias.

La prudencia.
Definicion: Leemos en el nimero 1805 del Catecismo de la Iglesia Catolica: “La prudencia

es la virtud que dispone la razon préctica a discernir en toda circunstancia nuestro verdadero
bien y a elegir los medios rectos para realizarlo. Es la llamada auriga virtutum pues conduce
las otras virtudes indicAndoles regla y medida.

Vivencia de la prudencia en Jesucristo: “Sed sencillos como palomas y prudentes como
serpientes”. Jesucristo no es ingenuo y sabe que al mal se le puede encontrar en cualquier
parte por lo que conviene estar siempre en una actitud de alerta para tomar adecuadas
decisiones. El nos ensefia a discernir los signos de los tiempos.

Vida religiosa y actualidad: En los tiempos de la renovacion la prudencia es una virtud que
se ha echado mucho de menos, especialmente en algunos institutos religiosos en donde la
renovacion se ha entendido como adaptacion de criterios mundanos a la vida religiosa.
Prudencia que toma el nombre de discernimiento, como lo sefial6 Paolo VI en su
exhortacién apostolica Evangelica testificatio (1971).

Y si la prudencia es importante para vivir la adecuada renovacion en la Iglesia, tanto mas
para poder construir una sociedad regulada no por las pasiones o los intereses propios, sino
por el objetivo de alcanzar el bien comdn.

% P, Toméas Morales, El ovillo de Ariadna, Ediciones encuentro, Madrid, 1998, p.66



La bondad
Definicion: Es la inclinacién a hacer el bien, unida a la amabilidad de caracter que ve el lado
bueno de las cosas y de las personas. Llega a convertirse en una actitud afable, comprensiva
y compasiva con el préjimo. Una persona que ha cultivado esta virtud hace el bien en modo
acogedor, permanece tranquila, serena y paciente. Se crea en torno a si misma un ambiente
de paz que genera la confianza.
Vivencia de la bondad en Jesucristo: El mismo se define: “Aprended de mi que soy manso
y humilde de corazon”. Vemos como acoge a todos por igual: a los nifios que quieren
acercarse a El, a la mujer samaritana que vive en pecado, a la adlltera descubierta in
fraganti, a Pedro después de que por tres veces lo ha negado, a Judas que le ofrece una
palabra acogedora en el huerto de los Olivos: “Amigo, ;a qué has venido?”
Vida religiosa y actualidad: En un mundo dominado por las relaciones interpersonales
frias, limitadas a al profesion o al trabajo, cuanto bien se puede hacer al ofrecer un rostro
serenos, tranquilo. O unas palabras acogedoras, llenas de significado. No por nada las
personas prefieren un hospital en donde trabajen religiosas. Se puede evangelizar simple y
sencillamente ofreciendo un rostro tranquilo y sereno, unas palabras amables, finas,
adecuadas a las circunstancias y a las personas. Cuantas veces por el tono de voz al
responder el teléfono intuimos la situacion de esa religiosa, e incluso de la comunidad donde
vive. Por eso no debemos escatimar ningun esfuerzo por adquirir esta virtud. Las religiosas
no son funcionarios publicos ni voluntarias. Son otros Cristos y su rostro, su actitud, sus
ademanes, su voz, todo su ser en una palabra debe tener el sello de esta bondad de Cristo.

La discrecion
Definicion: La templanza, de acuerdo al n. 1809 del catecismo de la Iglesia Catolica sefala
que, “es la virtud moral que modera la atraccion de los placeres y procura el equilibrio en el
uso de los bienes creados. Asegura el dominio de la voluntad sobre los instintos y mantiene
los deseos en los limites de la honestidad. La persona moderada orienta hacia el bien sus
apetitos sensibles, guarda una sana discrecion y no se deja arrastrar para seguir la pasion de
su corazén.”
Vivencia de la discrecion en Jesucristo: Jesucristo es el hombre enamorado de su Padre
que sabe guardar su corazon hacia El. Este amor lo hace capaz de polarizar todas sus
facultades y energias de forma que todo tiene referencia a su Padre y sus intereses: instaurar
el Reino de Cristo en esta tierra. De ahi que su corazén enamorado no le permita
entretenerse con otros fines y siempre muestre una sana discrecion.
Vida religiosa y actualidad: En la vida religiosa es muy importante la virtud de la
discrecion, unida a la bondad del corazén. Porque un corazén pobre es un corazon libre de
afectos y del ansia de posesion. Es discreto quien vive en paz con Dios, con si mismo y con
los otros porque no ambiciona las cosas ajenas y se goza en el bien de los otros. La
discrecion es necesaria para vigilar atentamente nuestros pensamientos y palabras. Si se
descuida esta virtud, se convierte en el cancer de las comunidades, pues se transforma en
criticas, murmuraciones, calumnias.

El recogimiento v el silencio.

Definicion: Es la capacidad que tiene la persona de hacer un espacio en su corazon para
escuchar las palabras del Padre, meditarlas y ponerlas en préactica.

Vivencia del silencio en Jesucristo: Cuantas veces nos recuerdan los evangelistas que
Jesucristo salia muy de mafiana para hacer oracion, o que se retiraba en un lugar apartado



para caer postrado en oracion. O que antes y después de una misiéon importante, el
Ilamamiento de los apdstoles o la multiplicacidn de los panes, se retira a un lugar solitario.
Es un habito que ha logrado formar a lo largo de su vida.

Vida religiosa y actualidad: Para la vida fraterna en comunidad, donde el horario marca
por reglamento tiempos de silencio, es una virtud muy apreciada por cuantos conviven en
comunidad. Sin embargo esta virtud no debe vivirse solamente por comodidad o razones
practicas, sino como una necesidad de crear el clima necesario para encontrarse con Dios.
Ademas, el mundo tiene necesidad de encontrar oasis de silencio y capaz que le ayuden a
encontrar el sentido de su vida. Mucho ayudaran las religiosas que sepan ofrecer no soélo los
lugares y espacios fisicos para este encuentro, sino las personas silenciosas y recogidas que
sepan escuchar y orientar. Parte de la pérdida de la buena costumbre de la direccién
espiritual se debe a que ante todo, es un carisma ejercido por personas que saben escuchar a
Dios en su corazén, para luego escucharlo en el corazon de los hombres.

La laboriosidad.
Definicion: Viene del latin labor (labor, trabajo, compromiso). La virtud de la laboriosidad
implica tenacidad en el esfuerzo por conquistar y alcanzar la meta fijada. Es completamente
contraria a la pereza, a la pasividad. Quien es laborioso es un apersona con iniciativa y que
sabe proceder con método, con orden. Por ello es muy importante tener una metodologia de
trabajo personal y comunitario. La persona laboriosa no procede improvisadamente, sino
que sabe trabajar con un programa, una guia y un calendario.
Vivencia de la laboriosidad en Jesucristo: Lo vemos recorrer las aldeas de Galilea y
Judea, predicando infatigablemente el Reino de Dios. No lleva por tanto una vida facil o
cémoda y muchas veces se encontraba que “no tenia tiempo ni para comer”.
Vida religiosa y actualidad: “Cada trabajador, jefe de empresa, asalariado, pedn o técnico,
artesano o comerciante, obrero agricola o industrial, miembro de profesiones liberales o
estudiante, se unifica con la obra creadora del Padre, al obra redentora del Hijo, la obra
santificadora del Espiritu, y se prepara a la manifestacion gloriosa del Sefior.”?* El trabajo
por tanto, nos hace participes en la obra de la creacion Es una virtud que ademas de
ennoblecer a quien la practica, ayuda a llevar mejor las fatigas del apostolado o de la misma
vida fraterna en comunidad.
Sin embargo algunas comunidades y religiosas han perdido el sentido de la eficacia en al
trabajo. Asi como las religiosas pueden ayudar al mundo a través de algunas virtudes que
hemos mencionado, asi el mundo, en el campo especifico de la organizacion préactica del
trabajo, puede ayudar al mundo religioso. No se trata de hacer una aplicacion de conceptos
de ingenieria de sistemas al mundo religioso, como quien lo ha querido hacer, calcando
conceptos de leadership al gobierno o de refundacion a la adecuada renovacion. Se trata mas
bien de aprender de ellos la programacién del trabajo por objetivos y el celo con que los
llevan a cabo. (Acaso Cristo no merece lo mejor de nuestras vidas, de nuestro tiempo y de
nuestra programacion?

Algunas virtudes humanas que enriquecen las relaciones personales.

Hemos dicho que el ser humano no es una isla y que las relaciones humanas invaden cada dia mas
el complicado mundo en que nos ha tocado vivir. La transformacién en Cristo que debe tener la
religiosa la hara consciente de que estas relaciones deben y pueden ser evangelizadas. Su trato, su
porte, su manera de relacionarse es una forma de evangelizacion y si quiere ser eficaz en su
apostolado, si quiere en verdad incidir positivamente en la vida de quienes la Providencia le ha

2 Carta del Card. Villot, secretario de Estado de Pablo VI, a la Semana Social de Lyon, 16.7.1964



asignado, deberé aprender a relacionarse con sus semejantes. No se trata de seguir un manual de
etiqueta para dar una buena impresion en sociedad. Se trata méas bien de conocer cuéles son las
formas sociales con las que se puede relacionar mejor con los hombres y asi ser mejor portadora del
Evangelio.

En primer lugar aprendera a tener una relacion amable y abierta con todos. La persona consagrada
se relaciona con un gran nimero de personas. Deberd ensefiarse a tratarlos a todos por igual, sin
hacer distincion de sexo, cultura o ambiente social. EI hombre de la posmodernidad es muy sensible
al trato igualitario. Cualquier diferencia la entiende no sélo como un menosprecio, Sino como un
prejuicio. Por ello, para tener esta igualdad de trato, aprendera a ver a Cristo en todas las personas y
a tratarlas con bondad y humildad, como lo hacia Cristo con todas las personas. Este trato la debe
llevar a escuchar a los demas, a interesarse verdaderamente por ellos para aprender luego a dialogar,
que es todo un arte.

En segundo lugar, la religiosa debe aprender a relacionarse con los demas en forma distinguida y
cortés. No se trata aqui de tener posturas fingidas, sino de expresar en el trato el concepto y la alta
estima que tenemos por los demas. Comenzando por la presentacion externa que debe ser
impecable, digna, sencilla, con el fin de no ahuyentar a las personas por nuestra imagen externa.
Esta presentacion incluye aspectos como el habito, los zapatos, la limpieza en general.

Por ultimo, dentro de la forma distinguida y cortés con que debe tratar a las personas, no podemos
olvidar las reglas de educacidn social en lo que se refiere al vocabulario, los ademanes y los gestos,
las formas de presentacion en una casa, un lugar publico, etc. Parecerian convenciones sociales,
pero Cristo mismo nos dio ejemplo de como se adapt6 a esas convenciones sociales para transmitir
con mas eficacia la Buena nueva. Por tanto, el conocer estas normas sociales de trato debe verse
como herramientas valiosas para el apostolado.

Conclusion

El mensaje llegar por los ojos, penetra en la mente y permanece en el corazon. “En un contexto
contaminado del secularismo y amenazado por el consumismo, la vida consagrada, don del Espiritu
a la Iglesia y para la Iglesia, se convierte cada dia mas en un signo de esperanza en la medida en que
testimonia la dimension trascendente de la existencia.”?

Pero este signo de esperanza pasa por las relaciones sociales con los hombres. La religiosa que
quiera ser eficaz en su mision debera necesariamente aprender a pasar el mensaje a través de las
relaciones con los hombres. El conocimiento y la puesta en practica de estas virtudes podran
ayudarle en este trabajo, siempre y cuando las vea como instrumento para cumplir con su mision y
las vivas como parte del itinerario personal de transformacién en Cristo.

% Juan Pablo I, Exhortacion apostdlica postsinodal Ecclesia in Europa, 28.6.2003, n.38

10



