
+Radicalmente 
“El querer conciliar la fe con el espíritu moderno conduce a mucho más allá de lo que se piensa: 

 no sólo al debilitamiento, sino a la pérdida total de la fe”.    S.S. San Pío X   

 

               Hace falta una cruzada de verticalidades       
15 de abril, 2019. IV 59 

Del Autodominio y el Aquinate 

 (¿Es eso libertad…?) 

 

“Son almas que hacen barricadas con la libertad. ¡Mi libertad, mi libertad! La tienen, y no la 

siguen; la miran, la ponen como un ídolo de barro dentro de su entendimiento mezquino.”  

Cita de mi amigo. 

 
No es libertad de elección, sino de dominio.  



No tienes derecho a dañar, a corromper, a destrozarte. 

Cuando te dañas me dañas, lo revientas todo; tu 
degeneración la avientas como lava pútrida,  huera, 
endemoniada.  

Sólo soy libre cuando ejecuto el bien. Sólo apreso mi 
libertad cuando lo ejerzo: ese bien que deslumbra, pero 
que no sale solo, sino que tengo que hacerlo desde el 
fondo tremendo de mis ganas. 

“Descubrir que soy libre es descubrir que “puedo” decir 
que sí al Bien. Un animal no puede decir que sí, porque no 

le da tiempo, porque ni siquiera llega a enterarse de que le 
gusta el bien, pues es arrastrado a la acción por el 
atractivo del “valor”. “Me parece que se puede caracterizar 
la libertad como el “poder de decir que sí”  

Dices que no al bien. Te envileces, te degradas. Y te 
proclamas libre cuando tu vientre se despelleja contra el 
suelo. 

Tomás, que considera la libertad de dominio, nunca de 
elección, como el núcleo fundamental de la libertad, 

afirmará que el ejercicio del acto del querer está siempre 
bajo el dominio de la persona. El hombre no es hombre por 
ser hombre, sino porque se hace hombre. No es piltrafa 
porque nazca piltrafa, lo es porque escoge serlo. 

Ya Aristóteles consideraba el bien como la perfección 
última del hombre. Nos entregan un hombre “sin hacer”: 
nada es bueno porque tenga solamente la primera 
perfección; es la acción, el ejercicio del autodominio, lo 
que perfecciona la naturaleza humana, y fabrica al 
hombre. Las acciones propiamente humanas, abundará el 

de Aquinas, son sólo aquellas sobre las que el hombre 
tiene dominio: es decir, el hombre es dueño de sus actos 
porque proceden de su inteligencia y de su voluntad: la 
característica fundamental de los actos humanos es que la 
voluntad sea dueña de ellos. Es el querer querer; lo que 
Mikel Gotzon llamara lo que me da la gana, aunque al 
hacerlo no tenga ganas. 



El “valor” no te remolca. Lo que el valor puede determinar 

es una experiencia emocional, no un querer. El objeto 
bueno para comer, atractivo a la vista, apetecible para 
alcanzar sabiduría no te conmina, no te exige, no te pone 
de rodillas. La bondad del objeto no arrastra a la voluntad: 
ésta posee en sí misma el dominio del acto por medio del 
cual se identifica con el objeto querido. Aristóteles 
afirmaba que los seres, todos los seres, se mueven 
atraídos por el fin, por la perfección que en el fin se halla; 
pero sólo los racionales se dirigen activamente hacia ese 
bien, sólo de ellos se puede decir que se conducen a sí 

mismos hacia el bien, y no que sean llevados de la barba 
por el atractivo mismo de lo bueno. 

Sabia, ¡Maestra!, no entrega la Iglesia su Comunión hasta 
que no se ha se ha destapado el raciocinio. Es el pleno 
conocimiento del mal, y consecuentemente el aferramiento 
a lo que es grave y se sabe consciente y plenamente que lo 
es, el rechazo a la ley moral desde el fondo de la entraña, 
lo que abofetea al Dios.  

El bien moral es una perfección que sólo puede ser 

alcanzada por el ejercicio libre de la libertad; y ella, reitera 
Santo Tomàs, tiende siempre hacia el bien. Lo contrario no 
es sino acto salvaje, inhumano, desnaturalizado, 
degenerativo. En su latín sin distorsiones, ¡gloriosa lengua 
muerta que vive y vivifica!; “Bonum autem habei rationem 
atractivi, cum bonum sit quoda omnia appetunt, ut dicitur 
in I ethic., et e contrario malum habet rationem repulsive, 
quia malum est practer voluntatem et appetitum”: “La 
voluntad se relaciona con el bien y con el mal; pero con el 
bien apeteciéndolo, y con el mal huyendo de él”.   

Mikel Gotzon Santamaría Garai lo resume en cuatro 
zancadas: 

Ante todo se capta el bien, porque lo es, como fin de la 
propia naturaleza. Este dominio hace brotar, de inmediato, 
el carácter de algo debido: sólo en él se cumple la dignidad 
de la persona.                                                                 

http://www.lulu.com/shop/search.ep?contributorId=398583


Luego, en cuanto la persona toma conciencia de sí misma, 

se da cuenta de su profunda e íntima inclinación hacia la 
perfección y el bien absoluto, y al mismo tiempo se conoce 
como libre. Conoce que su voluntad tiene dominio sobre su 
propio acto, y sólo hará lo que haga porque libremente se 
decide a hacerlo.                                                                            
Un tercer elemento: ese bien es algo por alcanzar, la 
perfección o bondad moral de la persona no aparece 
“sola”: “hay que hacerla”.  Surge la primera verdad que la 
razón práctica conoce: “el bien hay que hacerlo”.                                                                        
En este momento la razón, de especulativa, se ha hecho 

práctica: al conocer la naturaleza de la persona y de su 
voluntad, se ha hecho dueña del gobierno de la acción.                                     
A partir de aquí todo lo que conozca como bien humano 
“hay que hacerlo”; no como una imposición ciega y opaca 
de una voluntad; sino como la captación límpida de esa 
acción como humana.  

Es entonces que el hombre se ha hecho hombre. El deber 
se ha convertido para él en lo que hay que hacer. Libertad 
de dominio y deber, son ya, y para siempre, indisoluble e 

intrínsicamente cosidos, una misma cosa. 

Planta Yahveh Dios en el jardín el árbol de la vida, y el del 
bien y el mal. De ese fruto no comeréis…¡nadie, ninguno! 
La ley natural, el decálogo, no contemplan tendencias; y 
ello sin equívocos ni desviaciones. Dios no lo es de 
acepciones. Es Dios a rajatabla. 

Respeto y deber. Respeto a nosotros mismos, respeto a los 
otros desde hace millones de años: desde que al primer 
hombre y mujer (no consta que el en Edén hubiese 
chimpancés) les dieran un único deber: no comer del fruto 

apetecible y prohibido.  



 

“Son almas que hacen barricadas con la libertad. ¡Mi 
libertad, mi libertad! La tienen, y no la siguen; la miran, la 
ponen como un ídolo de barro dentro de su entendimiento 
mezquino. ¿Es eso libertad?  Arboles otoñales, 
infructuosos, dos veces muertos, sin raíces, aunque se 
encubran en un continuo parloteo, en paliativos con lo que 
intentan difuminar la ausencia de carácter, de valentía y 
de honradez.” . 

Caballeros cristianos. Sin puritanismos, sin exquisiteces, 

sin melindres, con seriedad de flaco hombre que restriega 

en Cristo sus debilidades, te recuerdo: te hiciste, no 

naciste: tus ganas, ésas que exhibes con obstinada 

cretinez, no son ganas, son asquerosidades. 

 

Jorge J. Arrastia. 

 



 

Bibliografía. 

Genesis. 

Suma Teológica. 

Acción, Persona, Libertad 

Nota: Expreso, obviamente, mi criterio muy personal acerca de los 

acontecimientos y personas sobre las que escribo.  

 

 


