
+Radicalmente 
“El querer conciliar la fe con el espíritu moderno conduce a mucho más allá de lo que se piensa: 

 no sólo al debilitamiento, sino a la pérdida total de la fe”.    S.S. San Pío X  

 

                                                                                                              7 

 

 

 

Hace falta una cruzada de verticalidades       
27 de junio, 2018. III.51  

al rescate de un concepto 

(La política como arte y como ciencia) 

 “El socialismo es una doctrina de amor a base de odio;  

un ensayo de fraternidad universal a base de guerra de “clases”;  
una tentativa de liberación racionalista a base de dogmas,  

y una escuela de libertad a base de tiranía.”  
Cupertino Del Campo. 

Casi de un plumazo, en párrafo totalizador, podría resumirlo: “La 
doctrina social de la Iglesia no es, pues, una «tercera vía» entre 

el capitalismo liberal y el colectivismo marxista, y ni siquiera una 
posible alternativa a otras soluciones menos contrapuestas 



radicalmente, sino que tiene una categoría propia. No es tampoco 

una ideología, sino la cuidadosa formulación del resultado de una 
atenta reflexión sobre las complejas realidades de la vida del 

hombre en la sociedad y en el contexto internacional, a la luz de la fe 
y de la tradición eclesial. Su objetivo principal es interpretar esas 

realidades, examinando su conformidad o diferencia con lo que el 
Evangelio enseña acerca del hombre y su vocación terrena y, a la 

vez, trascendente, para orientar en consecuencia la conducta 
cristiana. Por tanto, no pertenece al ámbito de la ideología, sino al 

de la teología y especialmente de la teología moral.” Y añade el 
estupendo Juan Pablo que se trata de “un aspecto de la función 

profética de la Iglesia, al que pertenece también la denuncia de los 
males y de las injusticias. Pero conviene aclarar que el anuncio es 

siempre más importante que la denuncia, y que ésta no puede 
prescindir de aquél, que le brinda su verdadera consistencia y la 

fuerza de su motivación más alta”2. 

 
¿Me atrevo? Ante la licenciosa herejía del modernismo ¿resultaría 

adecuadamente definitorio el título Doctrina Social de la Iglesia. ¿No 
acusaría mayor rigor el llamarla Doctrina Política de la Iglesia? Toda 

pregunta, hecha con respeto, presenta un arduo reto y exige 
respuesta reposada. 

 
"La principal de las ciencias es la que versa sobre el objeto más 

noble y perfecto. Y siendo ello así, la Política es la principal de las 
ciencias prácticas y la que las dirige a todas, en cuanto que 

considera el fin perfecto y último de las cosas humanas"1. 
 

Política, del latín politĭcus, del griego antiguo πολιτικός politikós, 
significa “de, para, o relacionado con los ciudadanos; la toma de 

decisiones que atañen a todos los miembros de una sociedad. La 

Academia la define como el arte, doctrina u opinión referente 
al gobierno de los Estados.  Como ciencia, se ocupará de la actividad 

en virtud de la cual una sociedad  resuelve los problemas que le 
plantea su convivencia colectiva. Es un quehacer ordenado al bien 

común y que abarca todos los ámbitos de la vida humana. Arte de la 
consecución del bien común.  

 
Se ha sostenido que el pilar de la política es el que existen 

gobernados y gobernantes, dirigentes y dirigidos. Toda la ciencia 
política se basa en ese hecho primordial, irreducible. Establece Santo 

Tomás que es necesario que los hombres que viven en sociedad sean 
gobernados. Ve en la autoridad el principio del orden y de todo el 

dinamismo social. Siendo la sociedad una organización de hombres, 

https://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn
https://es.wikipedia.org/wiki/Griego_antiguo
https://es.wikipedia.org/wiki/Gobierno
https://es.wikipedia.org/wiki/Sociedad
https://es.wikipedia.org/wiki/Bien_com%C3%BAn
https://es.wikipedia.org/wiki/Bien_com%C3%BAn


lo formal es la estructura política, cuya clave es la autoridad, de la 

que dimanan las leyes como nervios de la organización; y lo material 
son los hombres, más o menos estructurados. Es la política la que 

informa; la sociedad, materia. El gobernante como siervo, el 
gobernado para ser servido. 

 
Para Aristóteles no hay ninguna situación ni forma de vida ajena a la 

convivencia política del ser humano, el elemento natural de la 
existencia humana, del ser que es político por naturaleza y, 

consecuentemente, social. Renunciar a ésa, su esencia misma, es 
desprenderse de su ser hombre. La comunidad política conlleva un 

valor ético intrínseco y propio, una dignidad incuestionable. La 
entidad política no es una entelequia artificial, producto del libre 

convenio del hombre; es raíz, médula, de la naturaleza humana. El 
Aquinate expresa: “Aquello que esté de acuerdo con la naturaleza, 

debe ser deseado y promovido; todo lo que sea contra natura, 

evitado y rechazado”. Teoría y práctica, principios y su adaptación, 
indisolublemente concomitados, con el hombre como destino y fin. 

“El ser de la parte es para el ser del todo. Cada parte ama 
naturalmente el bien común más que su bien particular", lo que 

Santo Tomás denominará principio de Totalidad. El fin es el hombre, 
y no la sociedad; y el hombre entregado al servicio del otro conforme 

al orden originario. Entendiéndose que para Tomás el hombre no es 
el fin último: el fin supremo y trascendente es el Creador del 

hombre. De Él, por Él, y para Él son todas las cosas3. Lo es, aunque el 
cotarro grite ensordecedoramente para acallarlo. 

 
¿Por qué renunciar a la hermosura, a la preciosidad de la Política? 

"Bien parece que la sociedad no sea otra cosa que un conjunto de 
hombres reunidos para realizar y perfeccionar algo en común"4. El 

concepto de sociedad entraña la congregación de individuos que se 

relacionan, comunican, intercambian conductas, y cooperan entre sí, 
conforme a unas determinadas normas de organización, 

reglamentarias y habituales, con un mismo desarrollo o cultura, en 
un período y circunstancias definidos. Es la Política la que 

determina, y encauza la conducta del grupo hacia el fin común. 
Bobbio afirmará que la sociedad civil es el lugar donde surgen y se 

desarrollan los conflictos económicos, sociales, ideológicos, 
religiosos, que las instituciones estatales tienen la misión de 

resolver mediándolo, previniéndolos o reprimiéndolos. 
 

Trazar los lineamientos generales de la Iglesia en el campo secular 
es necesaria y agraciada Política. El llamarla Doctrina Social 



ha llevado a algunos a conjeturar, y a otros a insinuar, no siempre 

sanamente, que la Iglesia se inclina al Socialismo. Error del que se 

 
7 de mayo de 1794, Robespierre: "Los hombres de letras, en general, se han deshonrado en la Revolución 

y, para su eterna vergüenza, la razón del pueblo ha hecho todo por sí sola".  

han derivado los llamados partidos cristianos que, buscando 

escondrijo bajo la sombra de la Iglesia se han autodenominado 
--entre otros apelativos--, Socialcristianos. Cristo no ofrece bandera 

partidarista. Es reprobable cualquier actitud que se sirva del rótulo 
de cristiano para medrar. La Iglesia aconseja, orienta, guía, pero en 

los asuntos temporales no toma opción alguna. Cuando lo ha hecho, 
en contra de la recta doctrina, los resultados han sido, siempre, 

nefastos.  
 

“Yo solo hablo de Dios” exclamaba angustiado aquél cura santo. La 
Iglesia es sacramento. Respeta, sin inmiscuirse, la libertad de los 

laicos para escoger, con nobleza y coraje, sus caminos económicos, 
sociales, institucionales. Me impresionaron las palabras de aquel 

buen cura; no puedo no citarlas textualmente: “Es un hecho público 
que algunos eclesiásticos parecen hoy dispuestos a fabricar una 

nueva Iglesia, traicionando a Cristo, cambiando los fines espirituales 

—la salvación de las almas, una por una— por fines temporales. Si no 
resisten a esa tentación, dejarán de cumplir su sagrado ministerio, 

perderán la confianza y el respeto del pueblo y producirán una 
tremenda destrucción dentro de la Iglesia, entrometiéndose, 

además, indebidamente, en la libertad política de los cristianos y de 
los demás hombres, con la consiguiente confusión —se hacen ellos 

mismos peligrosos— en la convivencia civil. El Orden Sagrado es el 
sacramento del servicio sobrenatural a los hermanos en la fe; 

algunos parecen querer convertirlo en el instrumento terreno de un 
nuevo despotismo.”  

 



Te necesitamos Iglesia que eres sublimidad y practicidad existencial 

aunadas; estamos urgidos de ese modo tuyo de conjugar el “haz 
esto” de Moisés, y el “hazlo así”, del Cristo, y entregárnoslo vivo, 

como una madre nutre de sus pechos al niño desvalido. Queremos 
exprimir hasta secarla esa sabiduría de más de dos mil años de 

cruzar por todos los senderos de la vida. Y luego, que le digas a los 
de tonsura y de sotana que nos dejen a los laicos ejercer las tareas 

nobles de este mundo. Señálanos las flaquezas de todo humano 
empeño, sin que se inmiscuyan apuntando a tal sistema como 

paradigmático, entre mentiras disfrazadas. No hay andadura 
perfecta, no puede el hombre darse un sistema acabado, 

insuperable, pero es asunto nuestro el intentarlo, sin ridículas 
imposiciones clericales. Chesterton sentenciaría aludiendo a los 

pocos, pero muy dañinos, lobos con piel de lobo - ¡hay de todo en la 
viña! -: Los antiguos sacerdotes se aprovechaban de la simplicidad 

de la sociedad. Los nuevos se aprovechan de su complejidad. 

Zapatero a tus zapatos. 
 

Mezquinas ideologías las de los que trajinan con los muy 
manoseados pobres, ¡infelices José de Arimatea y Lázaro y 

Nicodemo! ¡pobres que sí son nuestros, no del Marxismo!, y tildan de 
vil a la riqueza, Contra ellos se alza la voz del santo egregio, Juan 

Pablo II: “…porque unos peligros ineludibles nos amenazan a todos: 
una crisis económica mundial, una guerra sin fronteras, sin 

vencedores ni vencidos. Ante semejante amenaza, la distinción entre 
personas y Países ricos, entre personas y Países pobres, contará 

poco, salvo por la mayor responsabilidad de los que tienen más y 
pueden más.” ¡Cuenta muy poco!, mi querido Juan Pablo II, magno, 

sapientísimo. Es teología. Es Doctrina Política de la Iglesia. 
 

Jorge J. Arrastia. 

 
1. Santo Tomas de Aquino 

2. CARTA ENCÍCLICA SOLLICITUDO REI SOCIALIS. 

3. Rom. 11, 36. 

4. Santo Tomás de Aquino 

5. Octogesima Adveniens 

 

Bibliografía:  

Carta Encíclica Sollicitudo Rei Socialis. 

Política, el aporte de Santo Tomás, Jorge Arancibia Clavel. 

Carta Apostólica Octogesima Adveniens. 

Tres conceptos de "sociedad civil" Aristóteles, Hobbes y Hegel, J. Marcone 
 

Nota: Expreso, obviamente, mi criterio muy personal acerca de los 

acontecimientos y personas sobre las que escribo. 

Jorge.  



 

 


